
Islamic Studies Journal (ISLAM) 
Vol 2 (3) 2025 : 222-239                          

 

ISLAMIC PHILOSOPHY IN THE GOLDEN MEAN ERA: A STUDY OF THE 
PHILOSOPHY OF THE FLYING MAN, ARISTOTLE, AND THE PHILOSOPHERS OF 
THE ISLAMIC GOLDEN AGE: THEIR RELEVANCE TODAY 

FILSAFAT ISLAM DI MASA GOLDEN MEAN: STUDI ATAS FILOSOFIS MANUSIA 
TERBANG, ARISTOTELES, DAN PARA FILSUF ZAMAN KEEMASAN ISLAM: 
RELEVANSI MEREKA HARI INI 
 
Teuku Muhammad Fauzan Robbani  
Program Studi Magister Ilmu Al Qur’an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin, Universitas Islam Negeri 
Syarif Hidayatullah Jakarta 
*teukufauzan7@gmail.com  
 
*Corresponding Author 

 
ABSTRACT 
This study examines the thought of Aristotle and the philosophers of the Islamic Golden Age and its 
relevance to contemporary thought. The main focus of the study is the concept of human beings as 
entities with the potential to “fly” intellectually and spiritually, explored through metaphysical, ethical, 
and logical perspectives. This research employs a literature review method by analyzing classical texts 
and modern interpretations related to Aristotle, Al-Farabi, Ibn Sina (Avicenna), and Al-Ghazali. The 
findings indicate that classical and Islamic philosophical ideas remain highly relevant in the development 
of critical thinking, ethics, and education today. The concept of humans as beings capable of 
“transcending limitations” serves as an inspiration in addressing modern challenges, such as 
technological ethics, character development, and the search for meaning in life. Therefore, this study 
emphasizes the importance of dialogue between classical and contemporary thought in enriching both 
philosophical insight and practical application in the modern era. 
Keywords: Flying Man, Aristotle, Philosophers of the Islamic Golden Age, Contemporary Relevance, 
Philosophical Thought. 
 
ABSTRAK  
Penelitian ini membahas pemikiran Aristoteles dan para filsuf pada Zaman Keemasan Islam serta 
relevansinya terhadap pemikiran kontemporer. Fokus utama kajian adalah konsep manusia sebagai 
makhluk yang memiliki potensi untuk “terbang” secara intelektual dan spiritual, yang dieksplorasi 
melalui pemikiran metafisika, etika, dan logika. Studi ini menggunakan metode kajian literatur dengan 
menelaah teks-teks klasik dan interpretasi modern terkait Aristoteles, Al-Farabi, Ibnu Sina, dan Al 
Ghazali. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa gagasan-gagasan filsafat klasik dan Islam memiliki 
relevansi signifikan dalam konteks pengembangan pemikiran kritis, etika, dan pendidikan saat ini. Konsep 
manusia yang mampu “melampaui keterbatasan” menjadi inspirasi dalam menghadapi tantangan 
modern, seperti etika teknologi, pembangunan karakter, dan pencarian makna hidup. Dengan demikian, 
penelitian ini menekankan pentingnya dialog antara pemikiran klasik dan kontemporer untuk 
memperkaya wawasan filosofis dan praktis di era modern. 
Kata Kunci: Manusia Terbang, Aristoteles, Filsuf Zaman Keemasan Islam, Relevansi kontemporer, 
Pemikiran Filosofis. 

 
1.​ PENDAHULUAN  

Tradisi filsafat sudah ada jauh sebelum datangnya agama Islam, yaitu di Yunani. Tentu 
saja pada saat itu para filsuf berfilsafat menggunakan kekuatan akal pikiran untuk mencapai 
sebuah kebenaran. Kemudian Agama Islam datang dengan Al-Qur’an sebagai rujukan mencari 
kebenaran (Naldo,2022). Maka Filsafat Islam adalah sebuah kajian ilmu filsafat dalam 
perspektif Al-Qur’an sebagai landasan berpikir umat Islam. 

ISLAM, 2 (3) 2025: 222-239, https://journal.ppipbr.com/index.php/islam/index | DOI: https://doi.org/10.62207/0hz3kd87 
Copyright © 2024 THE AUTHOR(S). This article is distributed under a a Creative Commons Attribution-NonCommercial 
4.0 International license.​ ​ ​ ​ 222 

https://journal.ppipbr.com/index.php/islam/inde


Robbani ​ ​ ​ ISLAM, 2 (3) 2025: 222-239 

Walaupun filsafat uang awalnya dari Yunani, tapi menurut seorang orientalis yang 
berasal dari USA bahwa filsafat Islam bukanlah sebuah ilmu yang berasal dari 
terjemahan-terjemahan teks dari bahasa Yunani, atau bahkan sampai menganggap bahwa 
filsafat Islam hanya sebuah nukilan dari pikiran (ide) Aristoteles seperti apa yang pernah 
dituduhkan oleh Ernest renan(1823-1893M), atau berasal dari Neo-platonisme seperti yang 
disampaikan Pierre duhem (1861-1916M) (Soleh,2016). 

Lahirnya filsafat Islam ketika filsuf Islam mulai menerjemahan buku-buku dari filsuf 
Barat kedalam bahasa Arab yang terjadi pada Masa Dinasti Abbasiyah abad ke-9M (Mahroes, 
2015). Cendikiawan Islam pada saat itu berusaha melakukan akulturasi terhadap Filsafat Yunani 
sebagai dasar metodologi dalam menjelaskan materi Islam khususnya Akidah untuk melihat 
perlunya kesesuaian antara wahyu dan akal. Menurut literatur lain Filsafat memasuki Islam 
melalui beberapa tahapan, seperti; pemikiran Yunani yang berkembang, kontak tidak sengaja, 
penerjemahan buku-buku filsafat. Filsuf Islam selalu berupaya untuk mencari sumber langsung 
dalam Al-Qur’an (Rinjani et al., 2021). Hal ini sesuai dengan Quran surah Al-Baqarah: 269. 

تِى شَاۤءُۚ مَنْ الْحِكْمَةَ يُؤْ تَ وَمَنْ يَّ رُ وَمَا كَثِيْرًاۗ خَيْرًا اوُْتِيَ فَقَدْ الْحِكْمَةَ يُّؤْ كَّ لَْبَابِ اوُلوُا اِلَّآ يَذَّ الْا  
“Allah menganugerahkan al hikmah (kefahaman yang dalam tentang Al Quran dan As 

Sunnah) kepada siapa yang dikehendaki-Nya. Dan barangsiapa yang dianugerahi hikmah, ia 
benar-benar telah dianugerahi karunia yang banyak. Dan hanya orang-orang yang berakallah 
yang dapat mengambil pelajaran (dari firman Allah)”. 

 
Pemikiran filsafat telah menjadi landasan penting dalam perkembangan ilmu 

pengetahuan dan peradaban manusia. Sejak zaman klasik, tokoh-tokoh seperti Aristoteles telah 
memberikan kontribusi besar melalui teori-teori logika, etika, dan ilmu alam yang hingga kini 
masih relevan. Aristoteles dikenal dengan pendekatannya yang sistematis dan rasional dalam 
memahami alam semesta, manusia, dan masyarakat, sehingga gagasannya menjadi dasar bagi 
berbagai disiplin ilmu modern. Di sisi lain, Zaman Keemasan Islam membawa peran penting 
bagi kelanjutan pengetahuan ini, di mana para filsuf Muslim seperti Al-Farabi, Ibnu Sina, dan 
Al-Ghazali mengembangkan pemikiran Aristoteles dengan perspektif yang lebih luas dan 
kontekstual. Mereka tidak hanya menerjemahkan karya-karya Yunani kuno, tetapi juga 
menambahkan interpretasi baru yang relevan dengan budaya dan ilmu pengetahuan Islam. 
Perpaduan ini menciptakan jembatan pengetahuan yang menghubungkan tradisi klasik dengan 
perkembangan modern. 

Pemikiran filsafat juga berperan dalam membentuk cara manusia memandang diri dan 
lingkungannya. Konsep-konsep tentang etika, kebahagiaan, dan tujuan hidup yang 
diperkenalkan Aristoteles menjadi rujukan penting dalam membangun karakter individu dan 
masyarakat.  

Di sisi lain, filsuf Islam menekankan hubungan manusia dengan Tuhan, akal, dan 
moralitas, sehingga pemikiran mereka menjadi fondasi bagi pendidikan, hukum, dan tata sosial 
pada masa itu. Relevansi kedua tradisi ini terlihat dalam berbagai bidang kontemporer, 
termasuk pendidikan, psikologi, dan tata pemerintahan, yang masih menggunakan 
prinsip-prinsip rasional dan etis yang mereka kembangkan. Pentingnya memahami kedua 
tradisi ini juga terkait dengan kebutuhan manusia modern untuk mencari keseimbangan antara 
akal dan spiritualitas dalam menghadapi tantangan kehidupan.  

Dengan demikian, studi mengenai Aristoteles dan para filsuf Islam tidak hanya bersifat 
historis, tetapi juga aplikatif untuk kehidupan sehari-hari. Seiring perkembangan teknologi dan 
globalisasi, pemikiran filsafat semakin penting sebagai landasan kritis dalam menghadapi 
kompleksitas zaman. Manusia modern menghadapi tantangan seperti ketidakpastian ekonomi, 
perubahan sosial, dan perkembangan sains yang pesat. Dalam konteks ini, pendekatan rasional 
Aristoteles dapat membantu menganalisis masalah secara logis, sementara perspektif etis dan 
spiritual para filsuf Islam dapat memberikan panduan moral dalam pengambilan keputusan. 
Kombinasi pemikiran ini memungkinkan manusia untuk tidak hanya menjadi cerdas secara 

223 
 



Robbani ​ ​ ​ ISLAM, 2 (3) 2025: 222-239 

intelektual tetapi juga bijak secara moral. Studi tentang filsafat klasik dan Islam juga dapat 
membangun kesadaran historis, sehingga manusia memahami akar pemikiran yang 
membentuk peradaban modern. Dengan pemahaman ini, generasi sekarang dapat menghargai 
warisan intelektual sekaligus mengaplikasikannya dalam kehidupan sehari-hari. 

Selain itu, pemikiran filsafat mendorong pengembangan kreativitas dan inovasi. 
Aristoteles menekankan pentingnya observasi, eksperimen, dan analisis logis, yang menjadi 
dasar metode ilmiah modern. Para filsuf Islam menekankan integrasi antara akal, wahyu, dan 
pengalaman, sehingga tercipta pendekatan yang holistik dalam memahami dunia. Pendekatan 
ini relevan dengan kebutuhan manusia saat ini yang memerlukan pemikiran kritis dan 
multidimensional dalam memecahkan masalah kompleks. Dalam konteks pendidikan, integrasi 
pemikiran filsafat ini dapat membantu siswa mengembangkan kemampuan analitis, reflektif, 
dan etis. Dengan demikian, pemikiran Aristoteles dan filsuf Islam memiliki implikasi praktis 
yang luas bagi pembangunan manusia modern. 

Warisan intelektual ini juga penting dalam membangun dialog antarbudaya. Pemikiran 
Aristoteles, yang berasal dari Yunani, dan filsuf Islam, yang 2 berkembang di Timur Tengah, 
menunjukkan bahwa ilmu pengetahuan bersifat universal dan lintas budaya. Kedua tradisi ini 
saling mempengaruhi dan memperkaya, sehingga memungkinkan pertukaran ide yang 
konstruktif antarbangsa. Pemahaman lintas budaya ini penting bagi manusia modern dalam 
menghadapi era globalisasi, di mana toleransi, kolaborasi, dan penghargaan terhadap 
perbedaan menjadi kunci kesuksesan. Studi tentang pemikiran Aristoteles dan filsuf Islam 
memberikan contoh konkret bagaimana ide-ide besar dapat melintasi batas geografis dan 
sejarah. Hal ini menjadi inspirasi bagi manusia untuk terus mencari pengetahuan yang relevan 
dan bermanfaat bagi kesejahteraan umat manusia. 

Peran filsafat juga penting dalam membentuk pola pikir kritis. Aristoteles mengajarkan 
metode deduktif dan induktif untuk menganalisis fenomena, sementara filsuf Islam 
menekankan refleksi dan pemahaman mendalam. Kedua pendekatan ini membentuk individu 
yang mampu menilai informasi secara objektif, memecahkan masalah secara sistematis, dan 
membuat keputusan yang tepat.  

Kemampuan berpikir kritis ini menjadi sangat penting di era informasi saat ini, di mana 
manusia dihadapkan pada banjir data dan informasi yang kadang tidak akurat. Studi pemikiran 
filsafat membantu manusia membedakan fakta dari opini dan menghindari kesalahan 
penalaran. Dengan demikian, filsafat menjadi alat penting dalam membentuk masyarakat yang 
rasional dan bijaksana.  

Selain itu, filsafat membantu manusia memahami hubungan antara ilmu pengetahuan 
dan kehidupan sehari-hari. Aristoteles menekankan penerapan pengetahuan untuk mencapai 
kebaikan praktis, sementara filsuf Islam menekankan integrasi antara teori dan praktik dalam 
kehidupan moral dan sosial. Pendekatan ini relevan bagi manusia modern yang membutuhkan 
ilmu untuk memecahkan masalah nyata, bukan sekadar teori abstrak. Pemahaman ini 
mendorong manusia untuk tidak hanya menekuni ilmu pengetahuan tetapi juga 
menerapkannya secara etis dan bermanfaat. Dengan demikian, filsafat menjadi jembatan 
antara pengetahuan dan tindakan yang bermakna. 

Pemikiran filsafat juga penting dalam pengembangan etika profesi dan kehidupan 
profesional. Aristoteles menekankan pentingnya kebajikan dan akal dalam setiap tindakan, 
sementara filsuf Islam menekankan integritas, kejujuran, dan tanggung jawab. Prinsip-prinsip 
ini relevan bagi manusia modern dalam dunia kerja, bisnis, dan pelayanan publik. Etika 
profesional yang baik membantu menciptakan lingkungan kerja yang produktif, adil, dan 
harmonis. Studi filsafat memberikan pedoman moral bagi manusia dalam menghadapi dilema 
dan tantangan profesional.  

Pemikiran filsafat memiliki implikasi luas dalam pendidikan. Aristoteles menekankan 
pengembangan akal dan karakter, sementara filsuf Islam menekankan keseimbangan antara 
ilmu dan moral. Pendekatan ini relevan bagi pendidikan modern yang tidak hanya menekankan 

224 
 



Robbani ​ ​ ​ ISLAM, 2 (3) 2025: 222-239 

penguasaan materi, tetapi juga pembentukan karakter dan budi pekerti. Pendidikan yang 
mengintegrasikan pemikiran filsafat membantu siswa menjadi individu yang kritis, kreatif, dan 
beretika. Dengan demikian, filsafat menjadi fondasi penting dalam membentuk generasi masa 
depan yang berkualitas. Selain itu, filsafat memberikan kontribusi pada pengembangan ilmu 
sosial. Aristoteles menekankan analisis masyarakat, hubungan antarindividu, dan politik, 
sementara filsuf Islam menekankan keadilan sosial, etika, dan hukum.  

Konsep-konsep ini relevan bagi studi sosiologi, antropologi, dan ilmu politik modern. 
Pemahaman ini membantu manusia memahami dinamika sosial, membangun komunitas yang 
harmonis, dan menyelesaikan konflik secara adil. Studi filsafat menjadi alat penting untuk 
memahami dan memajukan kehidupan sosial manusia. 

Terakhir juga, Pemikiran filsafat juga mendorong kesadaran ekologis dan tanggung 
jawab terhadap lingkungan. Aristoteles menekankan keteraturan alam dan keseimbangan, 
sementara filsuf Islam menekankan amanah manusia terhadap ciptaan Tuhan. Pendekatan ini 
relevan dalam menghadapi isu perubahan iklim, polusi, dan kerusakan lingkungan. Studi filsafat 
membantu manusia mengembangkan kesadaran ekologis dan tindakan yang bertanggung 
jawab. Dengan demikian, filsafat menjadi panduan bagi keberlanjutan kehidupan di bumi. 

 
2.​ METODE  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi literatur. Data 
dikumpulkan dari sumber-sumber primer berupa teks-teks karya Aristoteles, Al-Farabi, Ibnu 
Sina atau nama lainnya avicenna, dan Al-Ghazali, serta dari sumber sekunder seperti buku, 
artikel ilmiah, dan publikasi terkait filsafat klasik dan Zaman Keemasan Islam. Analisis ini 
dilakukan dengan pendekatan deskriptif analitis, yaitu menelaah, menguraikan, dan 
mengevaluasi konsep-konsep utama yang dikemukakan oleh para filsuf tersebut, terutama 
terkait konsep manusia yang mampu “terbang” dalam konteks intelektual dan spiritual.  

Selain itu, penelitian ini juga membandingkan pemikiran filsafat klasik dan Islam 
dengan konteks kontemporer untuk menilai relevansinya dalam kehidupan modern. Proses 
analisis melibatkan identifikasi tema-tema utama, pengelompokan gagasan, dan penafsiran 
makna filosofis yang dapat diaplikasikan dalam pengembangan etika, pendidikan, dan 
pemikiran kritis saat ini. Dengan demikian, metode ini memungkinkan peneliti untuk menggali 
keterkaitan antara pemikiran klasik dan tantangan modern secara sistematis dan komprehensif. 

 
3.​ HASIL DAN KESIMPULAN 

3.1. Filsafat Islam Di Masa Keemasan (Golden Mean) 
Lahirnya, filsafat Islam, setelah masuknya Islam di kalangan bangsa Arab. Umat Islam 

mulai mengembangkan filsafat ketika filsafat mulai meninggalkan Yunani dan menjadi bagian 
penting budaya Islam. Filsafat mulai menyadari perannya dalam membangun peradaban Islam 
Pada masa Dinasti Abbasiyah sekitar abad ke-9 (Diana & Salmiawati, 2022). Perkembangan 
filsafat mulai berjaya dan berkembang dengan pesatnya pada abad ke-8-12 M dalam khazanah 
ilmu pengetahuan dan masyarakat Muslim. Pada abad ke-8 hingga dengan abad 12M, Islam 
sedang dalam masa keemasan (golden age). Masa disaat ilmu pengetahuan dan peradaban 
Islam berkembang pesat mencapai puncaknya. Pada saat itu umat Islam menjadi pemimpin 
dunia karena perhatiannya yang sangat besar tidak hanya dari sisi ilmu-ilmu agama, tetapi juga 
ilmu-ilmu umum, dan ilmu-ilmu murni. 

Pada saat inilah bermunculan tokoh-tokoh dan ilmuwan yang sangat cerdas, handal 
dan aktif, seperti Al-Kindi (185H-260H), Al-Farabi (258H-339H), Al Ghazali (450H-505H), Al Razi 
(551H-313H), Al-Khawarizmi (249H), Ibn Sina (370H-428H), Al Biruni (362H-442H), juga masih 
ada banyak ilmuwan muslim lainnya yang ide pemikirannya mewarnai peradaban dunia. 

Dalam pandangan Islam filsafat adalah sebuah upaya yang dilakukan manusia dalam 
menjelaskan cara Allah dalam menyampaikan sebuah kebenaran dengan cara yang rasional 

225 
 



Robbani ​ ​ ​ ISLAM, 2 (3) 2025: 222-239 

agar dapat dipahami dan diterima oleh manusia yang sudah Allah anugerahi potensi akal untuk 
berpikir tentang sebuah kebenaran (Diana & Salmiawati, 2022 ). 

 Kemajuan filsafat ini ditandai dengan teori emanasi. ‘’Hal ini membuatnya diberi 
julukan sebagai’’ guru kedua’’, yang mana guru pertama nya yaitu Aristoteles, dan belum ada 
penerusnya hingga saat ini’’ (Sholikhah, 2018). 

Adapun munculnya Filsafat Islam dipengaruhi oleh beberapa faktor, yaitu: 
1.​ Ajaran Islam yang semakin berkembang 

Dalam hal pembuktian atas keberadaan Allah, umat Islam dapat melihatnya dengan 
memperhatikan penciptaan langit dan bumi. Secara teori, jika ada yang diciptakan maka ada 
pula ynag menciptakan hal tersebut. Cara berpikir ini mengaruh pada penyelidikan secara 
filosofis. Selanjutnya, ilmuwan dunia mengakui bahwa masayarakat Arab berkembang dengan 
pesat mulai dari abad ke-8 sampai abad ke-12. Hal ini disebabkan oleh; Pertama, adanya 
pengaruh dari Al Qur’an dalam bidang keilmuan. Kedua, adanya akulturasi dengan dunia barat 
baik dari ilmu pengetahuan maupun adaptasi budaya. 

 
2.​ Permasalahan internal umat Islam 

Terbunuhnya Usman bin Affan menjadi salah satu penyebab perpecahan khususnya 
bagi umat Islam. Pada awalnya perpecahan ini ada karena permasalahan politik. Selanjutnya 
menyebar sampai kepada bidang agama. Sebagai modaldalam melakukan perdebatan dengan 
lawan, umat Islam pada saat itu memanfaatkan filsafat dan ilmu pengetahuan.  

Oleh karena itu, secara tidak langsung umat Islam pada saat itu mempelajari filsafat 
terutama Yunani dan Persia, kemudian menerapkannya dan menafsirkannya dalam Filsafat 
Islam. 

 
3.​ Berkembangnya dakwah Islam 

Dalam hal berkembangnya dakwah Islam, ulama terdahulu berupaya mempelajari 
filsafat agar dapat memberikan unsur filsafat dalam dakwahnya, sehingga dakwah yang 
dilakukan lebih rasional dan dapat mempermudah dalam mengajak orang-orang masuk agama 
Islam. 

 
 

4.​ Melewati perkembangan zaman 
Dengan keadaan zaman yang terus berkembang, umat Islam tetap dapat melewatinya 

dengan baik. Hal ini dikarenakan pada hakikatnya Islam merupakan agama yang sesuai dengan 
perkembangan zaman yang ada. Oleh karena itu pemikiran umat juga berkembang beriringan 
dengan perkembangan zaman, sehingga filsafat meiliki peran penting dalam hal ini. 

 
5.​ Pengaruh budaya luar 

Dengan dilakukannya ekspansi wilayah, maka umat Islam tentu melakukan akulturasi. 
Hal ini menjadikan umat Islam mempelajari budaya di luar Islam dan mendalaminya. Teori ini 
sejalan dengan teori yang dihasilkan oleh Al-Farabi yaitu teori emanasi. Dengan menjelaskan 
bahwa filsafat ada dan memasuki dunia Islam karena kemunduran filsafat Yunani menjadikan 
semangat baru untuk umat Islam mengembangkan filsafat Islam (Masang, 2020). 

 
3.2. Pemikiran Aristoteles  
Pemikiran Aristoteles merupakan fondasi penting dalam filsafat Barat yang masih 

relevan hingga saat ini. Aristoteles lahir pada tahun 384 SM di Stagira, Yunani, dan menjadi 
murid Plato di Akademi Athena. Pemikirannya mencakup berbagai disiplin ilmu, termasuk 
logika, etika, politik, ilmu alam, dan metafisika, sehingga memberikan kontribusi luas bagi 
perkembangan intelektual manusia. Aristoteles menekankan pentingnya akal dan observasi 
sebagai dasar untuk memahami alam dan kehidupan. Melalui metode deduktif dan induktif, ia 

226 
 



Robbani ​ ​ ​ ISLAM, 2 (3) 2025: 222-239 

mampu menganalisis fenomena dengan sistematis dan rasional. Konsepnya tentang 
sebab-akibat (causality) menjadi landasan bagi banyak teori ilmiah modern. 

Salah satu kontribusi Aristoteles yang paling terkenal adalah pengembangan logika 
formal, terutama silogisme. Logika ini memberikan kerangka berpikir yang sistematis dan 
terstruktur, sehingga manusia dapat menilai argumen dan membuat keputusan secara rasional. 
Dalam kehidupan sehari-hari, pendekatan logika Aristoteles membantu individu menganalisis 
masalah, memahami hubungan sebab-akibat, dan menyusun solusi yang efektif. Konsep logika 
ini juga menjadi dasar bagi perkembangan ilmu pengetahuan, matematika, dan teknologi 
modern. Melalui logika, Aristoteles mendorong manusia untuk berpikir kritis dan tidak 
menerima informasi secara pasif.  

Selain logika, etika menjadi fokus penting dalam pemikiran Aristoteles. Ia 
memperkenalkan konsep eudaimonia, yaitu kebahagiaan atau kesempurnaan hidup yang 
dicapai melalui kebajikan. Aristoteles menekankan pentingnya keseimbangan antara akal dan 
moralitas dalam mencapai kebahagiaan.  

Kebajikan bagi Aristoteles bukan sekadar pengetahuan, tetapi tindakan yang konsisten 
dalam kehidupan sehari-hari. Pemikiran ini relevan bagi manusia modern dalam menghadapi 
dilema moral dan keputusan etis. Dengan memahami prinsip kebajikan, individu dapat 
membangun karakter yang kuat dan kehidupan yang bermakna. 

Aristoteles juga memberikan perhatian besar terhadap politik dan kehidupan sosial. Ia 
melihat manusia sebagai zoon politikon atau makhluk sosial yang membutuhkan interaksi dan 
kehidupan bersama untuk mencapai tujuan.  

Konsep ini menekankan pentingnya peran warga negara dalam membangun 
masyarakat yang adil dan harmonis. Aristoteles membedakan berbagai bentuk pemerintahan 
dan menekankan prinsip keadilan sebagai dasar tata negara. Pemikirannya tentang politik 
membantu manusia memahami hubungan antara individu dan masyarakat, serta peran akal 
dan moral dalam membangun pemerintahan yang baik. 

Dalam ilmu alam, bahkan yang terdapat di dalam buku tahafut alfalasifah karya imam 
al ghazali penulis memahami bahwa Aristoteles mengembangkan teori tentang fenomena fisik, 
biologi, dan kosmologi. Ia menekankan observasi sebagai metode utama untuk memahami 
alam semesta. Konsepnya tentang substansi, bentuk, dan potensi menjadi kerangka bagi 
pemikiran ilmiah klasik. Meskipun beberapa teorinya terbukti tidak akurat menurut sains 
modern, metode berpikir dan pendekatan sistematisnya tetap relevan. Aristoteles mengajarkan 
manusia untuk mengamati, menalar, dan menyusun teori berdasarkan bukti, bukan spekulasi 
semata. Pendekatan ini menjadi dasar metodologi ilmiah yang digunakan hingga sekarang. 
Pemikiran Aristoteles juga mencakup psikologi dan teori pengetahuan. Ia membedakan antara 
akal teoritis dan akal praktis, serta menekankan pengalaman sebagai sumber pembelajaran. 
Konsep ini relevan dalam pendidikan modern, di mana siswa diajarkan untuk berpikir kritis, 
reflektif, dan kreatif. Aristoteles juga menekankan pentingnya pengembangan diri melalui 
kebiasaan baik dan pembelajaran berkelanjutan. 

Aristoteles juga memberikan pandangan tentang seni dan estetika. Ia menekankan 
harmoni, keseimbangan, dan tujuan dalam karya seni. Seni bagi Aristoteles bukan hanya 
ekspresi, tetapi juga sarana untuk mendidik, menginspirasi, dan membentuk karakter. Konsep 
ini relevan bagi pengembangan kreativitas dan budaya dalam masyarakat modern. Seni yang 
mengikuti prinsip keseimbangan dan tujuan memberikan pengalaman yang bermakna dan 
mendidik bagi manusia. Pemikiran Aristoteles tentang pendidikan menekankan pengembangan 
akal, kebajikan, dan keterampilan praktis. Ia menekankan pentingnya guru, pengalaman, dan 
lingkungan sebagai media pembelajaran.  

Pendekatan ini relevan dengan pendidikan modern yang mengintegrasikan teori, 
praktik, dan etika. Aristoteles juga menekankan pentingnya pembelajaran seumur hidup, 
sehingga manusia terus berkembang secara intelektual dan moral. Konsep pendidikan ini 

227 
 



Robbani ​ ​ ​ ISLAM, 2 (3) 2025: 222-239 

menjadi dasar bagi sistem pendidikan kontemporer yang menekankan pengembangan karakter 
dan kompetensi. 

Selain itu, Aristoteles menekankan pentingnya keseimbangan dan moderasi dalam 
berbagai aspek kehidupan. Ia memperkenalkan prinsip The Golden Mean, yaitu jalan tengah 
antara ekstremitas tentunya di zaman keemasan ini. Prinsip ini relevan dalam mengelola emosi, 
hubungan sosial, dan pengambilan keputusan. Dengan memahami konsep ini, manusia dapat 
hidup harmonis, bijaksana, dan seimbang. Aristoteles mengajarkan bahwa kebahagiaan sejati 
dicapai melalui keseimbangan antara akal, moral, dan tindakan.  

Pemikiran Aristoteles tentang logika, etika, politik, dan ilmu alam menunjukkan 
relevansi universal yang melintasi zaman. Konsep-konsepnya tetap menjadi dasar bagi berbagai 
disiplin ilmu dan praktik kehidupan modern. Pemikiran Aristoteles mengajarkan manusia untuk 
berpikir kritis, rasional, dan etis dalam menghadapi tantangan kehidupan. Studi tentang 
Aristoteles membantu manusia memahami prinsip-prinsip dasar yang membentuk peradaban 
modern. Dengan demikian, Aristoteles tetap relevan sebagai panduan intelektual dan moral 
bagi manusia kontemporer. 

Melalui pemikiran Aristoteles, manusia belajar mengintegrasikan akal, moralitas, dan 
pengalaman untuk mencapai kehidupan yang bermakna. Konsep kebahagiaan, keadilan, dan 
kebajikan menjadi pedoman bagi individu dan masyarakat. Metode ilmiah dan logika yang 
diperkenalkan Aristoteles membentuk fondasi bagi perkembangan ilmu pengetahuan dan 
teknologi. Etika, politik, dan seni yang dikembangkannya memberikan panduan moral, sosial, 
dan budaya. Dengan memahami pemikiran Aristoteles secara mendalam, manusia dapat 
menghadapi tantangan zaman modern dengan kebijaksanaan, akal sehat, dan etika yang kuat. 

 
3.3. Filsuf Zaman Keemasan Islam  
Filsafat Zaman Keemasan Islam ini berkembang pesat antara abad ke-8 hingga ke-14, 

seiring meluasnya wilayah kekuasaan Islam dan pertukaran budaya dengan Yunani, Persia, dan 
India. Para filsuf Islam tidak hanya menerjemahkan karya-karya Yunani, terutama Aristoteles 
dan Plato, tetapi juga memberikan kontribusi orisinal dalam bidang metafisika, etika, ilmu 
pengetahuan, dan teologi. Tokoh seperti Al-Farabi, Ibnu Sina, Al-Ghazali, dan Averroes menjadi 
pusat intelektual yang mengembangkan sintesis antara akal dan wahyu. Mereka menekankan 
pentingnya rasio, observasi, dan refleksi spiritual dalam memahami dunia. Pemikiran mereka 
tidak hanya berpengaruh di dunia Islam, tetapi juga membentuk dasar bagi perkembangan 
filsafat dan sains di Eropa melalui terjemahan Latin. 

Al-Farabi dikenal sebagai “guru kedua” setelah Aristoteles karena kontribusinya dalam 
filsafat politik, logika, dan etika. Ia menekankan hubungan antara kebahagiaan manusia, akal, 
dan masyarakat yang adil. Al Farabi menyusun konsep negara ideal yang berdasarkan keadilan, 
pengetahuan, dan kebajikan. Pemikirannya relevan bagi manusia modern dalam membangun 
pemerintahan yang beretika dan berbasis ilmu pengetahuan. Ia juga menekankan pendidikan 
sebagai sarana utama dalam pembentukan karakter dan kecerdasan individu. Dengan 
demikian, pemikiran Al-Farabi menjadi jembatan antara filsafat Yunani dan pemikiran Islam 
kontemporer. 

Ibnu Sina atau Avicenna merupakan tokoh penting dalam filsafat, ilmu kedokteran, dan 
metafisika. Ia menekankan pentingnya akal dan pengalaman dalam memahami alam dan 
hukum-hukum yang mengatur kehidupan. Ibnu Sina menyusun teori eksistensi, substansi, dan 
jiwa yang memadukan logika Aristoteles dengan perspektif teologi Islam. Pemikiran ini 
menunjukkan kemampuan filsuf Islam untuk mengintegrasikan tradisi Yunani dengan wahyu 
dan pengalaman empiris. Kontribusinya dalam ilmu kedokteran, terutama melalui karya 
Al-Qanun fi al-Tibb, menjadi referensi utama di Eropa hingga abad ke-17. 

Al-Ghazali dikenal karena kritiknya terhadap filsuf rasionalis dan upayanya 
menyelaraskan akal dan wahyu. Ia menekankan pentingnya etika, spiritualitas, dan pengalaman 
batin dalam memahami realitas. Melalui karya Tahafut al-Falasifa, Al-Ghazali menunjukkan 

228 
 



Robbani ​ ​ ​ ISLAM, 2 (3) 2025: 222-239 

keterbatasan akal murni dan perlunya wahyu sebagai panduan moral dan spiritual. 
Pemikirannya relevan bagi manusia modern dalam menghadapi dilema etis, tekanan psikologis, 
dan kebutuhan akan keseimbangan antara rasio dan spiritualitas. Al-Ghazali juga menekankan 
pentingnya pendidikan moral sebagai fondasi bagi kehidupan individu dan masyarakat.  

Averroes atau Ibnu Rushd memberikan komentar mendalam terhadap Aristoteles dan 
menekankan harmoni antara filsafat dan agama. Ia menekankan bahwa akal dan wahyu tidak 
saling bertentangan, melainkan saling melengkapi. Pendekatan ini relevan bagi manusia 
modern yang mencari keseimbangan antara sains, rasio, dan nilai-nilai spiritual. Averroes juga 
berkontribusi dalam bidang hukum, etika, dan pendidikan, sehingga pemikirannya menjadi 
jembatan penting antara filsafat Islam dan Eropa. Studi tentang Averroes membantu 
memahami pentingnya integrasi antara ilmu pengetahuan dan nilai moral. Para filsuf Islam juga 
memberikan kontribusi besar dalam bidang ilmu alam. Mereka menekankan observasi, 
eksperimen, dan metode ilmiah yang sistematis.  

Misalnya, Al-Biruni dan Al-Kindi melakukan penelitian dalam astronomi, fisika, dan 
matematika. Pendekatan ini menunjukkan kemampuan mereka untuk mengembangkan sains 
modern secara mandiri, bukan sekadar meniru karya Yunani. Pemikiran ini relevan bagi 
manusia modern dalam mengembangkan ilmu pengetahuan yang etis dan bertanggung jawab.  

Selain itu, filsuf Islam menekankan pentingnya pendidikan dan pengembangan 
manusia secara menyeluruh. Mereka menekankan integrasi antara ilmu, moral, dan spiritual 
dalam pendidikan. Konsep ini relevan dalam membentuk individu yang cerdas, beretika, dan 
berkarakter.  

Pendidikan menjadi sarana untuk mengembangkan potensi manusia secara maksimal, 
baik dalam aspek intelektual maupun spiritual. Dengan demikian, filsafat Islam memberikan 
model pendidikan yang holistik dan berkelanjutan. 

Selain itu, filsafat Islam menekankan integrasi antara budaya, sains, dan moral. Para 
filsuf melihat ilmu pengetahuan sebagai sarana untuk memahami ciptaan Tuhan sekaligus 
memperbaiki kehidupan manusia. Pendekatan ini relevan bagi manusia modern dalam 
mengembangkan sains dan teknologi secara etis dan berkelanjutan. Studi pemikiran filsuf Islam 
mengajarkan manusia untuk menggabungkan rasio, moral, dan spiritualitas dalam kehidupan 
sehari-hari. 

Pemikiran filsuf Islam menunjukkan relevansi lintas zaman dan budaya. Konsep akal, 
wahyu, etika, dan pendidikan yang mereka kembangkan dapat diterapkan dalam konteks 
kehidupan modern. Studi tentang filsafat Islam membantu manusia memahami kontribusi 
dunia Islam terhadap ilmu pengetahuan, moralitas, dan peradaban global. Dengan memahami 
pemikiran filsuf Islam secara mendalam, manusia dapat menghadapi tantangan zaman modern 
dengan integritas, kebijaksanaan, dan pengetahuan yang luas. 
 

 
 

3.4. Pemikiran Aristoteles dan Relevansinya dalam Kehidupan Modern 
Aristoteles juga menekankan kebajikan sebagai inti kehidupan. Ia percaya bahwa 

kebahagiaan tidak dapat dicapai tanpa tindakan yang benar dan konsisten. Konsep The Golden 
Age atau jalan tengah menunjukkan pentingnya moderasi dalam perilaku manusia. Misalnya, 
keberanian terletak antara pengecut dan nekat, sedangkan kemurahan hati terletak antara kikir 
dan boros. Dalam kehidupan modern, prinsip ini relevan dalam mengatur emosi, pengambilan 
keputusan, dan interaksi sosial.  

Pemikiran Aristoteles tentang pendidikan menekankan pengembangan akal dan 
karakter secara seimbang. Pendidikan bukan hanya mengajarkan pengetahuan, tetapi juga 
membentuk moral dan kebiasaan baik. Pendekatan ini dapat diterapkan di sekolah modern 
melalui kurikulum yang menyeimbangkan akademik, etika, dan keterampilan sosial. Aristoteles 

229 
 



Robbani ​ ​ ​ ISLAM, 2 (3) 2025: 222-239 

percaya bahwa pembelajaran seumur hidup adalah kunci untuk mencapai kebahagiaan dan 
kesuksesan. 

Aristoteles juga membahas politik dan kehidupan sosial. Ia melihat manusia sebagai 
makhluk sosial yang membutuhkan interaksi untuk mencapai tujuan bersama. Konsep negara 
yang adil, pemerintahan yang berfungsi untuk kebaikan semua, serta prinsip keadilan menjadi 
landasan pemikiran politiknya. Dalam konteks modern, prinsip ini relevan dalam membangun 
masyarakat yang demokratis, adil, dan harmonis. Pemerintahan yang berdasarkan akal dan 
moral akan menghasilkan kebijakan yang bermanfaat bagi warga. 

Pemikiran Aristoteles menekankan integrasi akal, moral, dan praktik dalam kehidupan. 
Hal ini relevan bagi manusia modern dalam membangun karakter, menghadapi tantangan 
profesional, dan mengelola kehidupan sosial. Konsep kebahagiaan, logika, kebajikan, dan 
pendidikan yang diperkenalkan Aristoteles menjadi pedoman bagi individu dan masyarakat. 
Dengan menerapkan prinsip-prinsip ini, manusia dapat hidup seimbang, bijaksana, dan 
produktif di era keemasan ini. 

Secara keseluruhan, Aristoteles memberikan landasan filosofis yang kuat bagi manusia 
modern. Pemikirannya tentang akal, moralitas, pendidikan, politik, dan seni masih relevan 
hingga saat ini. Studi tentang pemikiran Aristoteles membantu manusia memahami 
prinsip-prinsip fundamental dalam kehidupan dan penerapannya dalam konteks modern. 
Integrasi antara logika, etika, dan pengalaman membentuk individu yang bijaksana, kreatif, dan 
beretika. 

 
3.5. Pemikiran Filsufisme Zaman Keemasan Islam, Visualisme, dan Relevansinya Atas 

Manusia Terbang Di Era Kontemporer 
Filsuf Zaman Keemasan Islam mengembangkan pemikiran yang memadukan akal, 

wahyu, dan moralitas. Tokoh seperti Al-Farabi, Ibnu Sina, Al-Ghazali, dan Averroes memberikan 
kontribusi signifikan dalam bidang filsafat, ilmu pengetahuan, dan etika. Mereka menekankan 
keseimbangan antara rasio dan spiritualitas sebagai dasar kehidupan yang bermakna. 
Pemikiran mereka relevan bagi manusia modern yang menghadapi dilema moral, sosial, dan 
profesional. Dengan memahami prinsip-prinsip ini, manusia dapat hidup seimbang antara akal, 
etika, dan spiritual. 

Al-Farabi menekankan pentingnya negara yang adil, pendidikan, dan kebahagiaan 
warga negara. Ia memandang manusia sebagai makhluk sosial yang harus hidup dalam 
masyarakat yang harmonis dan berbasis ilmu pengetahuan. Konsep ini relevan dalam 
membangun masyarakat modern yang demokratis dan berkeadilan. Pendidikan menjadi sarana 
utama untuk membentuk individu yang cerdas, berbudi pekerti, dan berperan aktif dalam 
masyarakat. Pemikiran Al-Farabi menunjukkan bahwa kebahagiaan individu terkait erat dengan 
kondisi sosial dan politik. 

Ibnu Sina menekankan pentingnya integrasi antara akal dan pengalaman dalam 
memahami realitas. Ia mengembangkan teori metafisika, psikologi, dan ilmu alam yang 
mendalam. Pemikiran ini relevan bagi pengembangan ilmu pengetahuan modern yang berbasis 
observasi, analisis, dan etika. Ibnu Sina juga menekankan pentingnya pendidikan holistik yang 
mencakup aspek intelektual dan moral. Prinsip ini membantu manusia membangun 
pengetahuan dan karakter secara bersamaan. 

Ibnu Sina dalam pemikiran filsafat islam di era zaman keemasan islam tentunya 
manusia terbang menjadi konteks utama dalam pemikiran filsafatnya tentunya temuan baru di 
era modern ini ibnu sina juga berpendapat tentunya manusia terbang memiliki dinamika 
skenario yang hipotetis. 

Selanjutnya penulis memahami dan mengutip sebagian pendapat dari Ibnu Sina dari 
artikel tentang metode eksperimental argumen manusia terbang yang terbit di Cambridge 
University beliau mengatakan bahwa manusia terbang itu diciptakan artinya oleh Tuhan. Dalam 
sistem Ibnu Sina, Tuhan tidak serta merta menciptakan manusia ex nihilo. Sebaliknya, 

230 
 



Robbani ​ ​ ​ ISLAM, 2 (3) 2025: 222-239 

kausalitas ilahi dimediasi oleh serangkaian prinsip kosmologis sub-ilahi. Dengan demikian, Ibnu 
Sina mengatakan setidaknya agak tidak jelas bagaimana Tuhan dapat memanggil manusia 
terbang ke dalam eksistensi di dunia nyata sebagaimana dipahami oleh beliau sendiri. Jika kita 
mengabulkan apa yang tampaknya diandaikan oleh eksperimen pemikiran ini, yaitu bahwa 
Tuhan dalam arti tertentu memiliki kuasa untuk menciptakan manusia terbang, maka kita harus 
mengakui bahwa manusia terbang tidak hanya dapat dibayangkan tetapi sebenarnya mungkin 
dalam struktur kausal alam semesta yang nyata dalam pengertian Ibnu Sina yang baik bahwa 
Tuhan dapat menjadikannya ada. Hal ini berlaku untuk eksperimen pemikiran abad 
pertengahan lainnya yang meminta kekuatan ilahi ketika menghipotesiskan skenario 
kontrafaktual. 

Dalam konteks manusia terbang Ibnu Sina menanggapi pemikiran Aristoteles tentang 
jiwa sebagai kesempurnaan dari tubuh. Dengan ini, Aristoteles mengartikannya sebagai suatu 
bentuk yang membekali tubuh dengan berbagai kapasitas, mulai dari daya nutrisi hingga 
berpikir. Maka bagaimanapun Ibnu Sina telah mempersiapkan kritik-kritik para filosof muslim 
ini terutama Aristoteles, Al Farabi dan lainnya yang berbicara tentang Nafs (Jiwa) merupakan 
nama untuk sesuatu ini bukan berkaitan dengan substansinya (Jawhar) melainkan berkaitan 
dengan relasi Idafa yang dimilikinya, yaitu berkaitan dengan keberadaannya sebagai prinsip 
bagi aktivitas-aktivitas tersebut. 

Ibnu Sina dalam memikirkan jiwa seperti ini berarti memahaminya berdasarkan suatu 
aksidental yang dimilikinya (min jihat ma’alahu ‘arad ma’), yang Ibnu Sina bandingkan dengan 
menyadari bahwa sesuatu yang bergerak memiliki penggerak, tanpa mengetahui esensi dari 
penggerak tersebut. 

Sebagaimana beliau katakan berdasarkan fitur aksidental (al’arid) yang dimilikinya ini, 
dan kita semua ini perlu berupaya memverifikasi esensi (dhat)-Nya, agar kita dapat mengetahui 
kuiditasnya (mahiyya).  Ibnu Sina menetapkan bahwa terdapat suatu prinsip yang kita sebut 
jiwa yang dapat dipahami secara tidak sengaja melalui aktivitas yang diwujudkannya. 

Sebaliknya Ibnu Sina dalam Filsafat Islamnya atas Manusia Terbang menerapkan Teori 
Floating Man Argument dan para filsuf lainnya juga sering menggunakan teori ini untuk 
memperkuat argumen. Patut dicatat bahwa pertimbangan tentang cedera sumsum tulang 
belakang baru-baru ini memainkan peran strategis dalam menjawab pertanyaan yang kurang 
lebih mirip dengan pertanyaan yang diajukan Avicena (Ibnu Sina) dalam eksperimen 
pemikirannya tentang manusia terbang. Sebagaimana hal ini Ibnu Sina dalam karyanya yang 
berjudul An Naja, Al Insan Al Ta’ir mengkaitkan hadis beserta dalilnya yang terindah dalam 
teorinya tersebut sebagai berikut; 

 
حوله ما يرى أن يستطيع لا بحيث عينيه أغلق ثم الجسد، أو العقل سواء كاملة، قوة يمتلك شخصًا هناك أنّ لو تخيّل  
جسده أعضاء ترتيب وتم مقاومة، أو صدام أو تماس بأي يشعر لا بحيث الفراغ، في أو الهواء في وُضع ثم الإطلاق، على  

.تلتقي. أو تتلامس أن من تمنعها بطريقة
بلشكهيتخيلالذالشكبينمالإطلاقعلجسدعفكرألديتكوربم .ب

ودّلةفيوإذ د.(ا ) ثلاثعمأعرأطوبلأمكان  
‘’Andaikan ada seseorang yang mempunyai kekuatan yang penuh, baik akal maupun 

jasmani, kemudian ia menutup matanya sehingga tak dapat melihat sama sekali apa yang ada 
di sekelilingnya kemudian ia diletakkan di udara atau dalam kekosongan, sehingga ia tidak 
merasakan sesuatu persentuhan atau bentrokan atau perlawanan, dan anggota-anggota 
badannya diatur sedemikian rupa sehingga tidak sampai saling bersentuhan atau bertemu. 
Meskipun ini semua terjadi namun orang tersebut tidak akan ragu-ragu bahwa dirinya itu ada, 
meskipun ia sukar dapat menetapkan wujud salah satu bagian badannya. Bahkan ia boleh jadi 
tidak mempunyai pikiran sama sekali tentang badan, sedang wujud yang digambarkannya 

1 

231 
 



Robbani ​ ​ ​ ISLAM, 2 (3) 2025: 222-239 

adalah wujud yang tidak mempunyai tempat, atau panjang, lebar dan dalam (tiga dimensi). 
Kalau pada saat tersebut ia mengkhayalkan (memperkirakan) ada tangan dan kakinya’’. 

 
ثَنِي دٍ بْنُ سَعِيدُ حَدَّ ِ عَبْدِ أَبُو مُحَمَّ ثَنَا الْجَرْمِيُّ اللَّه ثَنَا إِبْرَاهِيمَ بْنُ يَعْقوُبُ حَدَّ قَالَ نَشِيطٍ بْنِ عُبَيْدَةَ ابْنِ عَنْ صَالحٍِ عَنْ أَبِي حَدَّ  

ِ عُبَيْدُ قَالَ ِ عَبْدِ بْنُ اللَّه ِ عَبْدَ سَأَلْتُ اللَّه ُ رَضِيَ عَبَّاسٍ بْنَ اللَّه يَا عَنْ عَنْهُمَا اللَّه ِ رَسُولِ رُؤْ ُ صَلَّى اللَّه ابْنُ فَقَالَ ذَكَرَ الَّتِي وَسَلَّمَ عَلَيْهِ اللَّه  
ِ رَسُولَ أَنَّ ليِ ذُكِرَ عَبَّاسٍ ُ صَلَّى اللَّه هُ رَأَيْتُ نَائِمٌ أَنَا بَيْنَا قَالَ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ اللَّه وَكَرِهْتُهُمَا فَفظُِعْتُهُمَا ذَهَبٍ مِنْ سِوَارَانِ يَدَيَّ فِي وُضِعَ أَنَّ  

أُذِنَ لْتُهُمَا فَطَارَا فَنَفَخْتُهُمَا ليِ فَ ابَيْنِ فَأَوَّ ِ عُبَيْدُ فَقَالَ يَخْرُجَانِ كَذَّ خَرُ بِالْيَمَنِ فَيْرُوزٌ قَتَلَهُ الَّذِي الْعَنْسِيُّ أَحَدُهُمَا اللَّه مُسَيْلمَِةُ وَالْآ  
‘’Telah menceritakan kepadaku Sa'id bin Muhammad Abu Abdullah Al Jarmi telah 

menceritakan kepada kami Ya'qub bin Ibrahim telah menceritakan kepada kami Ayahku dari 
Shalih dari Ibnu Ubaidah bin Nasyith mengatakan, Ubaidullah bin Abdullah mengatakan; aku 
bertanya Abdullah bin Abbas radliallahu 'anhuma tentang mimpi Rasulullah 
Shallallahu'alaihiwasallam yang pernah beliau ceritakan. Ibnu Abbas mengatakan; aku pernah 
diceritai, bahwa Rasulullah Shallallahu'alaihiwasallam mengatakan; "Ketika aku tidur, aku 
bermimpi bahwa ditanganku diletakkan dua gelang emas. Aku merasa jijik dan tidak suka 
terhadap kedua benda itu, kemudian aku di izinkan untuk meniupnya sehingga keduanya 
beterbangan. Kedua gelang itu kutakwilkan, aka muncul dua pendusta." Ubaidullah 
menjelaskan; salah satunya Al Aswad al 'Ansi yang dibunuh oleh Fairuz ad Dailami di Yaman, 
dan satunya lagi Musailamah Alkadzdzab. 

Dari kedua dalil dan hadist yang dikemukakan oleh Ibnu Sina dalam Argumen dan 
toerinya tersebut sebaliknya Ibnu Sina menyajikan versi argumen yang komprehensif sebagai 
berikut: 

‘’Salah satu dari kita harus menganggap bahwa ia diciptakan sekaligus, dan diciptakan 
dalam keadaan sempurna, tetapi penglihatannya terhalang untuk melihat apa pun yang 
eksternal [baginya]. Ia diciptakan melayang di udara, atau di ruang hampa, sedemikian rupa 
sehingga udara tidak menerpa dirinya sehingga ia harus merasakannya. Anggota tubuhnya 
terpisah sehingga tidak bertemu atau bersentuhan satu sama lain. Ia kemudian harus 
merenungkan apakah ia akan menegaskan keberadaan dirinya [ dhaāt ]. Ia tidak akan ragu 
untuk menegaskan keberadaannya. Namun, ia tidak akan menegaskan hal-hal yang eksternal 
terhadap anggota tubuhnya, hal-hal tersembunyi di dalam dirinya, jiwanya, otaknya, atau apa 
pun yang ekstrinsik. Ia akan menegaskan keberadaannya meskipun ia tidak akan menegaskan 
panjang, lebar, atau ketebalan dirinya. Jika dalam situasi ini ia mampu membayangkan sebuah 
tangan atau anggota tubuh lainnya, ia tidak akan membayangkannya sebagai bagian dari 
dirinya, atau sebagai syarat bagi dirinya…. Adapun diri yang keberadaannya ia tegaskan, hal 
yang spesifik baginya adalah bahwa diri itu identik dengannya dan berbeda dari tubuh atau 
anggota badannya, yang belum ia tegaskan. Dengan demikian, orang yang waspada memiliki 
cara untuk mendapatkan nasihat mengenai keberadaan jiwa [atau diri] sebagai sesuatu yang 
berbeda dari tubuh, atau lebih tepatnya berbeda dari tubuh, dan [suatu cara] yang dengannya 
ia dapat memahaminya dan menyadarinya’’. 

Dari argumen Ibnu Sina yang komprehensif ini penulis menyadari bahwa mengenai arti 
kata dhaat sebagai ‘’diri’’ dan untuk itu perhatian utama dari argumen komprehensif ini ialah 
psikologi, bukan metafisika. Hal ini memungkinkan kita untuk fokus pada poin yang umumnya 
disepakati oleh para sarjana muslim, yaitu bahwa  Ibnu Sina merancang manusia terbang untuk 
berargumen bahwa kesadaran visual, taktil atau proprioseptif terhadap tubuh seseorang atau 
isi pengalaman (Avicenna,Ibnu Sina), 1959, 225. 

Setelah penulis paparkan argumen manusia terbang dengan menerapkan Teori Floating 
Man bahwa Ibnu Sina menggunakan uji konseptualnya yakni kasus pertama, penolaknnya 
terhadap aristoteles tentang jiwa sebagai ‘kesempurnaan tubuh’. Sebagaimana telah dicermati 
pula bahwa beliau mengatakan dalam konteks tersebut bahwa ‘barangsiapa yang mengetahui 
dan memahami hakikat suatu hal,lalu mengalihkan perhatiannya sendiri (‘Arada ‘alanafsihi) 
kepada hakikat suatu fitur esensial (tabi’at amr dhati) yang dimiliki hal tersebut. 

232 
 



Robbani ​ ​ ​ ISLAM, 2 (3) 2025: 222-239 

Setelah menentang definisi jiwa menurut Aristoteles, Ibnu Sina membebaskan dirinya 
dari satu definisi jiwa yang secara eksplisit mengikat jiwa dengan tubuh. Namun, ia tidak 
mengesampingkan gagasan umum bahwa jiwa mungkin pada dasarnya terkait dengan tubuh. 
Inilah tujuan argumen manusia terbang, yang menggunakan uji konseptual untuk kedua 
kalinya. Setelah memaparkan argumen tersebut akan memberi tahu kita sesuatu tentang 
esensi jiwa (mahiyya), ia melanjutkan dengan memberi kita sebuah eksperimen pemikiran yang 
menunjukkan bahwa seseorang dapat memahami jiwa bahkan tanpa memiliki konsep tubuh. 
Ini menunjukkan bahwa tidak ada gagasan jasmani yang dapat terlibat dalam esensi jiwa; 
dengan kata lain, definisi jiwa bahkan tidak perlu menyebutkan tubuh. Atau dengan kata lain 
lagi, dalam hal kriteria yang diberikan di atas: 

Y esensial bagi X jika dan hanya jika X tidak dapat dipahami tanpa memahami Y. Kita 
dapat mengganti Y dengan 'hubungan dengan tubuh' dan X dengan 'jiwa': Hubungan dengan 
tubuh esensial bagi jiwa jika dan hanya jika jiwa tidak dapat dipahami tanpa memahami 
hubungan dengan tubuh. Namun, memahami jiwa tanpa hubungan semacam itu justru 
merupakan apa yang dilakukan oleh manusia terbang dalam eksperimen pikiran tersebut. Kita 
dapat menyimpulkan bahwa meskipun jiwa manusia, seperti manusia terbang, memang 
memiliki hubungan dengan tubuh, hubungan ini bersifat aksis. 

Keberatan-keberatan yang diajukan terhadap eksperimen pemikiran Ibnu Sina. 
Pertama, dugaan pergeseran dari konteks transparan ke konteks opak. Kita telah menyebutkan 
beberapa kemungkinan tanggapan di atas, tetapi jawaban terbaik untuk keberatan tersebut 
seharusnya sudah jelas.  

Jika kita menafsirkan argumen manusia terbang dengan latar belakang epistemologi 
Ibnu Sina, khususnya uji konseptualnya untuk esensialitas, argumen tersebut sepenuhnya valid. 
Sebagaimana kita dapat menilai bahwa kapasitas tertawa hanyalah sebuah kebetulan manusia 
karena kita dapat memahami manusia tanpa mengaitkan kapasitas tertawa dengan esensi ini, 
kita juga dapat menilai bahwa hubungan dengan tubuh tidak terdapat dalam esensi jiwa karena 
kita dapat memahami jiwa tanpa hubungan dengan tubuh. Sebagai tanggapan, seseorang 
mungkin berpendapat bahwa interpretasi kita tentang manusia terbang hanya menggeser 
masalah. Faktanya, ternyata seluruh epistemologi Ibnu Sina gagal membedakan antara yang 
opak dan yang transparan. Inilah, sebenarnya, kekhawatiran yang telah kami sebutkan 
sebelumnya: bagaimana kita dapat menilai unsur-unsur hakikat manusia yang tidak bergantung 
pada pikiran hanya dengan mengandalkan analisis konsep manusia yang bergantung pada 
pikiran? Namun, kita juga telah melihat bahwa Ibnu Sina memiliki jawaban untuk kekhawatiran 
ini. 

Manusia yang ada dalam pikiran harus sepenuhnya sesuai dengan esensi ekstramental 
manusia dalam Sokrates karena fakta keduanya merupakan contoh dari satu kuiditas atau 
esensi yang sama, yang pada dirinya sendiri tidak universal maupun partikular, tidak mental 
maupun terinstansiasi secara konkret. Dengan demikian, Avicenna tidak begitu saja 
mengabaikan perbedaan antara yang buram dan yang transparan, melainkan memberi kita 
alasan untuk menolaknya, setidaknya dalam konteks pemahaman esensi. Terjebak dalam 
konteks yang buram, tidak mampu mengonseptualisasikan esensi dengan cara yang sesuai 
dengan perwujudan konkret esensi tersebut, baginya berarti gagal memahami esensi sama 
sekali.  

Intinya adalah bahwa mengajukan keberatan ini terhadap argumen manusia terbang 
Avicenna akan membutuhkan kritik terhadap metafisika esensialisnya dan epistemologi secara 
keseluruhan. 

Keberatan lain yang kami pertimbangkan di atas adalah bahwa eksperimen pemikiran 
tersebut secara tidak sah bergeser dari situasi hipotetis ke kesimpulan kategoris. Kami 
mencatat di atas bahwa bagi Ibnu Sina, mempertimbangkan skenario yang mungkin saja dapat 
membenarkan kesimpulan tersebut, dan sekarang kita berada dalam posisi yang lebih baik 
untuk melihat alasannya. Bagi Ibnu Sina, jika suatu atribut Y esensial bagi suatu X, maka 

233 
 



Robbani ​ ​ ​ ISLAM, 2 (3) 2025: 222-239 

inspeksi mental akan menunjukkan bahwa Y tidak mungkin tidak termasuk dalam X dalam 
keadaan apa pun. Sebaliknya, kita hanya perlu menemukan satu (kemungkinan) keadaan di 
mana X tidak memiliki Y untuk memastikan kesimpulan bahwa Y tidak esensial bagi X. Dalam 
bahasa kontemporer, kita dapat mengatakan bahwa jika Y esensial bagi X, maka tidak ada dunia 
yang mungkin di mana X ada tanpa Y. Tentu saja, Ibnu Sina tidak beroperasi dengan gagasan 
dunia yang mungkin, tetapi ia beroperasi dengan gagasan keberadaan mental. 

Maka dari itu, Ketika kita berbicara tentang 'eksperimen pemikiran kontrafaktual', 
Avicenna akan berbicara tentang sesuatu yang hanya memiliki eksistensi mental; bahkan, kita 
dapat mengatakan bahwa eksperimen pemikiran memberi kita akses kepada sesuatu yang 
faktual, karena berada dalam pikiran adalah cara untuk mengada. Namun, seperti yang telah 
kita lihat, uji konseptual esensialitas berlaku untuk hal-hal yang ada secara mental sama 
baiknya dengan hal-hal yang ada secara konkret, karena esensi itu sendiri adalah sama, baik 
suatu hal ada dalam pikiran maupun di dunia. Ingat kembali formulasi ketiga kita tentang 
kriteria bikondisional Avicenna untuk esensialitas: Y esensial bagi X jika dan hanya jika 
eksistensi mental X mengandaikan eksistensi mental Y atau eksistensi konkret X mengandaikan 
eksistensi konkret Y. Seseorang dalam situasi manusia terbang memiliki jiwanya sebagai objek 
kepegangan mental (ialah maʿqūl) dan dengan demikian bereksistensi secara mental, 
sementara tubuhnya tidak bereksistensi secara mental.  

Hal ini menunjukkan bahwa tubuh tidak esensial bagi jiwa. Dengan cara inilah kita 
dapat mempelajari sifat-sifat esensial jiwa dari eksperimen pemikiran manusia terbang yang 
'hipotetis'. 

 
3.6. Kontribusi Filsafat Terhadap Pembentukan Karakter dan Identitas Manusia 

Modern 
Filsafat Aristoteles dan filsuf Zaman Keemasan Islam berkontribusi signifikan terhadap 

pembentukan karakter manusia modern. Aristoteles menekankan pengembangan kebajikan, 
logika, dan akal praktis, sedangkan filsuf Islam menekankan integrasi akal, etika, dan 
spiritualitas. Kontribusi ini relevan dalam membentuk individu yang cerdas, bijaksana, dan 
beretika. 

Kebajikan menjadi inti pembentukan karakter. Aristoteles menekankan moderasi, 
keberanian, dan keadilan, sedangkan filsuf Islam menekankan tanggung jawab, kejujuran, dan 
kepedulian sosial. Integrasi nilai-nilai ini membentuk karakter yang matang dan seimbang. 
Individu yang menerapkan prinsip ini mampu menghadapi konflik, tekanan sosial, dan 
tantangan kehidupan dengan bijaksana.  

Selain itu, filsafat membantu manusia memahami identitas diri. Aristoteles 
menekankan pencapaian eudaimonia melalui pengembangan potensi diri, sedangkan filsuf 
Islam menekankan keselarasan antara akal, moral, dan spiritualitas. Pemahaman ini membantu 
manusia modern menemukan makna hidup dan tujuan yang jelas. Identitas yang kuat 
tercermin dalam tindakan, pilihan, dan kontribusi positif bagi masyarakat. 

Aristoteles menekankan manusia sebagai makhluk sosial yang harus memimpin dengan 
kebijaksanaan, sedangkan filsuf Islam menekankan keadilan dan tanggung jawab sosial. 
Pemimpin modern yang mengikuti prinsip ini mampu membangun tim, komunitas, dan 
organisasi yang harmonis dan produktif. Kepemimpinan yang etis menjadi landasan 
pembangunan masyarakat yang beradab. 

Secara keseluruhan, filsafat Aristoteles dan filsuf Zaman Keemasan Islam memberikan 
kontribusi besar terhadap pembentukan karakter dan identitas manusia modern. Integrasi akal, 
moral, dan spiritual membentuk individu yang bijaksana, beretika, dan seimbang.  

Pemikiran klasik ini tetap relevan dalam membimbing manusia menghadapi tantangan 
sosial, profesional, dan spiritual di era modern. Filsafat menjadi pedoman untuk membangun 
kehidupan yang bermakna dan harmonis. 

 

234 
 



Robbani ​ ​ ​ ISLAM, 2 (3) 2025: 222-239 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
4. KESIMPULAN.  
Pemikiran Aristoteles dan filsuf Zaman Keemasan Islam memberikan landasan filosofis 

yang kokoh bagi pengembangan akal, moralitas, dan spiritualitas manusia. Aristoteles 
menekankan pentingnya kebajikan, logika, dan pendidikan sebagai sarana mencapai 
kebahagiaan (eudaimonia), sementara filsuf Islam menekankan integrasi antara akal, etika, dan 
hubungan dengan Tuhan dalam kehidupan manusia. Kedua tradisi ini saling melengkapi dan 
relevan untuk menghadapi kompleksitas kehidupan modern, baik dalam aspek individu, sosial, 
maupun profesional. 

Dalam konteks pendidikan, integrasi pemikiran Aristoteles dan filsuf Islam 
menghasilkan pendekatan holistik yang menekankan pengembangan kemampuan berpikir 
kritis, karakter, dan nilai moral. Pendidikan tidak hanya menekankan pengetahuan akademik, 
tetapi juga pembentukan etika, tanggung jawab sosial, dan kesadaran spiritual. Penerapan 
prinsip-prinsip ini di era modern mampu membentuk individu yang seimbang, bijaksana, dan 
mampu menghadapi tantangan global dengan integritas dan kreativitas. 

Secara keseluruhan, relevansi filsafat klasik ini dalam kehidupan kontemporer terlihat 
pada berbagai aspek kehidupan manusia, mulai dari pendidikan, etika profesional, 
kepemimpinan, hingga pengambilan keputusan sehari-hari. Pemikiran Aristoteles dan filsuf 
Islam menjadi pedoman untuk membangun manusia modern yang berkarakter, bermoral, dan 
spiritual, sehingga mampu menciptakan masyarakat yang harmonis, adil, dan produktif. Studi 
ini menegaskan bahwa nilai-nilai klasik tetap memiliki peran penting dalam membimbing 
manusia menghadapi dinamika zaman. 

Wallahu a’lam bi shawab. 
 
 
 
 
 
 

235 
 



Robbani ​ ​ ​ ISLAM, 2 (3) 2025: 222-239 

5. DAFTAR PUSTAKA 
الكريم القرآن .                                                                                                                                                         

مائة وأربع ألف يبير ,بيرو,البخاري, إسماعيل بن محمد  
,زهوة, أحمد وتجريج تحقيق ,1 الطبعة وعشرون وخمسة .                                                    

ر ,بيرو,النيسابوري, القشيري كوشاذ ورد بن مسلم بن الجاج بن مسلم الحسين أبو .                                            
م    مح:طةالفك ,دا,الأزدي, السجستاني الأشعث ابن سليمان داود أبو

الحعالد .                                                                                                                                  
   يقعوأوأربعمال ,أر ,بيرو,هشام, ابن الملك عبد          

وفبد
ر ,بيرو,النيسابوري, الحاكم الله عبد أبو الله عبد بن محمد           

القيق  مصول ,تحعة �وتسعوتسعماأالمواعوأوأربعما  أب
ر ,أر ,بيرو,الهشيمي, بكر أبي بن علي الدين نور الحافظ             

ابنين :العريروتسعواثنوتسعماأ ,الموا عواثوأربعما  
,العسقلاني, حجر بن أحمد بن محمد بن علي بن أحمد الفضل أبو               

لأم ,الطب ن ة   فق رةةفالعلميالكت ,دا
 ,بيرو,الجوزية, قيم ابن بكر أبي بن محمد                

الثام ,الطوثةئة و�لفه / وتسعوثلاوثلاثماي ,أبر
فطيب ,دا,الدمشقي, القرشي كثير بن عمر بن إسماعيل الفداء أبو                

الثانة ,الطبد س�نيقم نةةف/  نة
الكتاعال ,دا,  ل�,البخاري, سمير هشام تحقيق القرطبي الدين شمس                 

وثلاه /ألف ن ةةف  
ف  وأربعماي ,أب ا� )بيرو ,,التبريزي, الخطيب الله عبد بن محمد                  

الألبالنمثة ,تحعةوثمانوخوتسعما /أوخم
لص ,) دا,الألباني, الدين ناصر محمد                  مائة ,ألفا

اه (اشواحد
لفوأربء ,ألفر ,مص,نصار, جمال                

الأه ,الطومسئة
- ف, ة ,بيرو,دراز, الله عبد محمد                 

بمين ,مراوربديقالثالن ,الطبةف
فعفااب ,دا,الشاطبي, الغرناطي محمد بن موسى بن إبراهيم إسحاق أبو                 

وتسعواثنوتسعمار /أاة  
لكتبدار ,بيرودا,البغدادي, الخطيب بكر أبو علي بن أحمد

 -أوتسعوتسوثلاثماة ,أنة ,قط,دراز, الله عبد محمد                
يم �لهبد ا�يقوسبعوتسوتسعما

ةف , ,قط,البنعلي, بوطامي آل حجر بن أحمد               
الثانن ,الطبةةف- 

ية- ووأالج وت ,دار  ,) بيرو,مبارك, زكي               
 (الطبع

ةوألعلالكتبوت ,دا ,) بيرو,ميقاتي, الإله عبد               
  (الطبعةن- 

الصحو ,دا) ,الأصفهاني, بالراغب المعروف المفضل بن محمد بن الحسين القاسم أبو                
يدبوسةيقلأون (الطسةف- ةف

وثمانومئتأ,لنهاوالسخاالخلحس ,با,البخاري, صحيح                 
وثلاث

 )بيرو ,,الله, عبد أبو الزرعي أيوب بكر أبي بن محمد                       
قيقالراون (الطتةئةلفة- ئةلفة ,لإسلامالمنة ,مكتة

رجعة(وواحد ألفان  شرون ,نيروت ,جي ,) الققدلوم ,بجدحاتوعة  
وثمانيثلاثمائ وثمانون-  وسبعثلاثم ة و�بالخالد الله فراقليقالعجد .رفي

Abd al-Raziq, Musthafa. 1426/2005. Tamhid li al-Tarikh al-Falsafah al-Islamiyah. Kairo:  
Maktabah al-Tsaqafah al-Diniyah. 

236 
 



Robbani ​ ​ ​ ISLAM, 2 (3) 2025: 222-239 

Abu Sulaiman, ’Abd al-Hamid Ahmad. 1991. Azmah al-’Aql al-Muslim. Kairo: Dar al-Qari’ 
al-Arabi. 

Abu Zaid al-’Ajmy, Abu Yazid. 1991. Dirasat fi al-Fikr al-Islamy. Kairo: Midan Said Zainab. 
Abu Zaid, Muni. 1428 H/2007 M. “Abu al-Barakat al-Baghdady”, dalam Silsilah al-Maushu’at 
al-Islamiyah al-Mutakhassisah, Maushu’ah al-’Alam al-Fikr al-Islamy. Kairo: Jumhuriyah Misra 
al-Arabiyyah, Wizarah al-Auqaf al-’Ala li Syuun al-Islamiyah.. 2007.  

al-Aqidah al-Islamiyah inda al-Fuqaha’ al-Arba’ah. Kairo: Dar al-Salam. 
Al-’Abd, Abd al-Lathif Muhammad. 1986. al-Fikr al-Falsafi fi al-Islam. Kairo: Dar 

al-Saqafah al-Arabiyyah. 
Al-Bahnasawi, Salim. 2004. al-Ghazu al-Fikry li al-Tarikh wa al-Sirah bain al-Yamin wa 

al-Yasar. Kairo: Dar al-Wafa. 
Al-Iraqy, Athif. 2003. al-Falsafah al-Arabiyah, Madkhal Naqd. Kairo: al-Syirkah 

al-Mishriyyah al-’Alimiyyah li al-Nasyr. 
Al-Julaind, Muhammad Sayid. 2004. Qadhiyyah al-Uluhiyah bain al-Din wa al-Falsafah. 

Kairo: Dar al-Hani.  
Al-Marzuqiy, Abu Ya’rab. 2001. Wahdah al-Fikraini, al-Diny wa al-Falsafy. Bairut: Dar 

al-Fikr.  
Al-Musairi, Abd al-Wahab. 2003. al-Falsafah al-Madiyah wa Tafkik al-Insan. Bairut: Dar 

al-Fikr al-Mu’ashir. 
Ganimah, Abd al-Fatah Musthafa. 1428 H/2007 M. al-Tarjamah fi al-Hadharah 

al-Arabiyyah al-Islamiyah. Kairo: Jumhuriyah Misra al-Arabiyyah, Wizarah al-Auqaf, Majelis 
al-’Ala li Syu’un al-Islamiyah, Sya’ban. 

Hanafi, Hassan. 1998. Humum al-Fikr al-Wathani, al-Turas al-Ashr wa al-Hadasah Jilid I 
dan II. Kairo: Dar Quba’. 

. 1998. Humum al-Fikr wa al-Wathany, al-Fikr al-Araby al-Mu’ashir. Kairo: Dar Quba’. 

. 2001. al-Ibda’, min al-Naql ila al-Ibda’, Naqd al-Kalam, al-Falsafah wa al-Din, Tasnif 
al-Ulum. Kairo: Dar Quba’. 

. 2000. al-Naql, min al-Naql ila al-Ibda’, al-Tarikh, al-Qira’ah, al-Intihal. Kairo: Dar 
Quba’. 

. 2001. al-Tahawwul, min al-Naql ila al-Ibda’, Tanzir al-Maurus qobla Tamassul al-Wafid 
al-Ibda’ al-Ghali. Kairo: Dar Quba’. 

. 1998. al-Din wa al-Tsaqafah wa al-Siyasah fi al-Wathan al-Araby. Kairo: Dar al-Quba’. 
Hilmi, Musthafa. 2007. ’Aqaid al-Syi’ah fi Dhau’ al-Kitab wa al-Sunnah wa Shahih 

al-Tarikh, al-Iskadariyah, Kairo: Dar al-Khulafa’. 
Ibn Sina. 1331 H. al-Syifa’ (al-Thabi’iyyat, wa al-Ilahiyat Ma’a Ta’liqat Mala’u Auliya’ wa 

Sayid Ahmad Jamal, al-Muhaqqin). Thaheran. 
Imarah, Muhammad. 2007. Rifa’ah Thahthawi, Raid al-Tanwir fi al-Ashr al-Hadis. Kairo: 

Dar al-Syuruq. 
. 2005. al-Islam fi Uyuni Garbiyah. Kairo, Dar al-Syuruq. 
. 2007. Abd al-Rahman al-Kawakibi, al-’Amal al-Kamilah. Kairo: Dar al-Syuruq.  
Jad, Ahmad Muhammad. 1414 H/1994 M. Tadris al-Falsafah al-Islamiyah fi Misr fi 

al-Qarnain al-’Isyrin. Risalah, Dukturah. Kairo: Universitas Kairo. 
Louis Audh. 1986. Tarikh al-Fikr al-Mishry al-Hadis. Kairo: Maktabah Madbuly. 
Mahmud, Abd al-Halim. 2006. al-Tafkir al-Falsafi fi al-Islam. Kairo: Maktabah al-Iman. 
Abdul Ja’far. 1421 H/2001 M. Dirasat Naqdiyah fi al-Fikr al-Islami al-Mu’ashir. Kairo: 

Dar al-Afaq al-Arabiyyah. 
. 2006. Madkhal ila al-Falsafah al-Islamiyah. Kairo: Dar al-Hidayah. 
Thahir, Hamid. 2005. al-Falsafah al-Islamiyah fi al-Ashr al-Hadis. Kairo: al-Nahdhah 

al-Misriyyah. 
Thayyib, Ahmad. 1425 H/2005 M. al-Janib al-Naqdy fi Falsafah Abi al-Barakat 

al-Bagdady. Kairo: Dar al-Syuruq. 

237 
 



Robbani ​ ​ ​ ISLAM, 2 (3) 2025: 222-239 

Zakaria, Fuad. 1986. al-Haqiqah al-Wahm fi al-Harakah al-Islamiyah al-Mu’ashirah. 
Kairo: li al-Dirasat. 

Abdurrahman Al-Hijazi, (1998), At-Tarbiyah Al-Islamiyah Baina Al-Ashalah Wal 
Hadatsah, Jeddah: Dar Al-Ilmi, h.6. 

Al-Zahabi, Muhammad ibn Ahmad ibn Utsman ibn Qayamaz. 1404 H. Al-Mu‟in fi 
Thabaqat al-Muhadditsin, Amman: Dar al-Furqan 

Al-Adnawi, Ahmad ibn Muhammad. 1997. Thabaqat al-Mufassirin, Madinah: Maktabah 
al-Ulum wa al-Hikam 

Al-Qahthani. Sa‘id ibn Musfir ibn Mufrih. 1997. Al-Syaikh Abd al-Qadir al-Jailani wa 
Arauh al-I‟tiqadiah wa al-Shufiah: „Ardh wa Naqd ala Dhaui Aqidah Ahl al-Sunnah wa 
al-Jama‟ah, Riyadh: Matabah al-Mulk Fahd al-Wathaniah Atsna al-Nasyr 

Abdul Qadir al-Jailani, Tafsir al-Jailani, Tahqiq Fadil Jailani al-Hasani al-Tailani 
al-Jamazraq, Juz 1 (Kairo: Dar al-Rukni wa al-Maqam, 1430H/2009 M), Hlm. 21-28 

‘Ali Muhammad Al-Shalabi, Al-‘Alim Al-Kabir Al-Murabbi Al-Syahir Al-Syaikh Abdul 
Qadir, (Kairo: Muassasah Iqra, 2007) Hlm. 78 

Jamil Shaliba, Al-Mu’ jam Al-falsafi, Juz I (Mesir: Dar al-kutub Al-Mishri, 1978), Hlm. 
539 

Hasan bi Ali al Hijazi, Al Fikru Al-Tarbawi 'inda Ibnil Qoyyim, (Daar al Hafidz, 1988), Hlm, 
156. 

 
Abdul Qadir, Gunyah Li Thalibī Tharīqul Haqqi ‘Azza Wa Jalla, Juz 1, (Bairut Libanon: 

Darul Kutub Al-Ilmiyah, 1997), Hlm. 9 
Abdul Qadir, Sirru Al-Asrar, (Damaskus: Daru Al-Sanabil, 1993), Hlm. 43 
Abdul Qadir, Al-Fathu Al-Rabbani wa Al-Faidhu Al-Rahmani, (Kairo: Daru Al-Rayyan li 

Al-Turats) Hlm.7 
Abdul Qadir, Futuh Al-Ghaib, (Mesir: Mushthafa Al-Babi Al-Halbi, 1973), Hlm. 6 
Abdul Qadir, Jala’u Al-Khathir, (Damaskus: Al-Lujain, 1994), Hlm. 11 
’Abd al-Baqi, Muhammad Fu’ad, (1996), al-Mu’jam al-Mufahras li alfaz al-Quran 

al-Karim. Dar al-Kutub al-Misriyyah. 
Mishr, Ibnu Manzuur al-Afriqi al-, (1994), Lisaan al-Arab. Beirut: Daar al-Shadar. 
Muhammad, Al-Husayn bin, (1381), Al-Mufradat fi Gharib Al-Qur’an. Kairo: Nazar 

Mustafa Al-Baaz. 
Ahmad bin Hanbal (1977), al-Radd ‘ala al-Jahmiyyah wa al-Zanadiqah, ‘Abd al- 
Rahman ‘Umairah (Dr.) (ditahqiq), al-Riyadh: Dar al-Liwa’.  
Al-‘Aliyy, Salih Ahmad (Dr.) (1965), Jahm bin Safwan wa makanah fi al-fikr al- 
Islami, Baghdad: Matba‘ah al-Irsyad.  
Al-Ahmad Nagari, ‘Abd al-Nabiy bin ‘Abd al-Rasul al-‘Uthmani (1331), Jami‘i al- 
‘Ulum al-Mulaqqab bi dustur al-‘Ulama’, India: Hyderabad-DN.7.  
Al-Baqi, Muhammad Fu‘ad ‘Abd al-Baqi (t.t), al-M‘ujam al-Mufahris li al-faz al- 
Quran al-Karim, T.T.P: Dar wa Matb‘a al-Syu‘ub. 
al-Makki, al-Muhdath Ahmad bin Hajar al-Haitami (1965), al-Sawa‘iq al-Muharriqah fi 

al-Radd ‘ala ahl al-Bid‘a wa al- Zandaqah, Mesir: Maktabah al-Qaherah.  
al-Qarsyi, Abi al-Farraj ‘Abd al-Rahman bin ‘Ali bin al-Jawzi (1996), Kitab al- 
Mawdu‘at, Madinah: Sahib al-Maktabah al-Salafiyyah.  
  
al-Qummi, Sa‘ad bin ‘Abdullah Abi Khalaf al-‘Asy‘ari (1963), Kitab al-Maqalat wa 

al-Farq, Muhammad Jawad Masykur (Dr.) (ditahqiq), Tehran: Matbah Haidari.  
al-Razi, Fakhr al-Din Muhammad bin ‘Umar al-Khattab (1978), I‘tiqadat firaq al- 
Muslimin wa al-Musyrikin, Kaherah: Maktabah al-Kulliyyat al-Azhariyyah. 
Zakariyya, Al-Husain Ahmad bin Faris bin, (2008), Mu’jam Maqayis Al-Lughah. jilid 6. 

Kairo: Dar Al-Hadith. 

238 
 



Robbani ​ ​ ​ ISLAM, 2 (3) 2025: 222-239 

 
 

239 
 


	ISLAMIC PHILOSOPHY IN THE GOLDEN MEAN ERA: A STUDY OF THE PHILOSOPHY OF THE FLYING MAN, ARISTOTLE, AND THE PHILOSOPHERS OF THE ISLAMIC GOLDEN AGE: THEIR RELEVANCE TODAY 
	FILSAFAT ISLAM DI MASA GOLDEN MEAN: STUDI ATAS FILOSOFIS MANUSIA TERBANG, ARISTOTELES, DAN PARA FILSUF ZAMAN KEEMASAN ISLAM: RELEVANSI MEREKA HARI INI 

