
Islamic Studies Journal (ISLAM) 
Vol 2 (2) 2025 : 177-187                        

 

COMPARISON OF HUMAN FREEDOM AND DESTINY FROM THE PERSPECTIVE OF 
MUKTAZILAH AND ASY’ARIYAH 

PERBANDINGAN KEBEBASAN MANUSIA DENGAN TAKDIR PERSPEKTIF 
MUKTAZILAH DAN ASY’ARIYAH 
 
1Syarifah 2Alfi Julizun Azwar 3Fenti Febriani 
UIN Raden Fatah Palembang 
Syarifahfahra27@gmail.com, alfijulizunazwar_uin@radenfatah.ac.id, 
fentifebriani@radenfatah.ac.id  
 
*Corresponding Author 

 
ABSTRACT 
This study discusses the differences in views between two major schools of Islamic theology, namely the 
Muktazilah and the Ash'ariyah, regarding the relationship between God's will and human freedom in 
determining destiny. The main focus of this study is to understand how the two schools interpret the 
concepts of destiny and free will, and to explore the points of similarity and difference between the two. 
This study uses a qualitative method through a descriptive-comparative approach, with a literature study 
as a data collection technique. Data sources consist of primary literature such as books on Ash'ariyah 
Theology, Islamic Theology, Understanding the Muktazilah School and the book Al-Ibanah, as well as 
secondary data in the form of theses, articles, and scientific journals. The results of the study show that 
the Muktazilah emphasizes complete human freedom to act, as part of God's justice, and rejects God's 
direct intervention in human actions. In contrast, the Ash'ariyah view that all human actions are under 
the absolute will of God, and humans only have a passive role in the form of effort (kasb). Although 
different, both still agree that Allah is the absolute ruler of the universe, and humans still play a role 
according to their respective theological boundaries. The implications of this research encourage a 
moderate, critical, and relevant theological understanding of the issue of human destiny and 
responsibility. 
Key words: Asy'ariyah, Muktazilah, Freedom, Destiny, Islamic Theology 

 
ABSTRAK 
Penelitian ini membahas perbandingan pandangan antara dua aliran besar dalam teologi Islam, yaitu 
Muktazilah dan Asy’ariyah, mengenai hubungan antara kehendak Tuhan dan kebebasan manusia dalam 
menentukan takdir. Fokus utama kajian ini adalah memahami bagaimana kedua aliran memaknai 
konsep takdir dan kehendak bebas, serta menelusuri titik persamaan dan perbedaan di antara keduanya. 
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif melalui pendekatan deskriptif-komparatif, dengan studi 
kepustakaan sebagai teknik pengumpulan data. Sumber data terdiri atas literatur primer seperti buku 
Teologi Asy’ariyah, Teologi Islam,  Memahami Aliran Muktazilah dan kitab Al-Ibanah, serta data sekunder 
berupa tesis, artikel, dan jurnal ilmiah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Muktazilah menekankan 
kebebasan penuh manusia dalam bertindak, sebagai bagian dari keadilan Tuhan, dan menolak intervensi 
langsung Tuhan atas perbuatan manusia. Sebaliknya, Asy’ariyah berpandangan bahwa semua perbuatan 
manusia berada di bawah kehendak mutlak Tuhan, dan manusia hanya memiliki peran pasif berupa 
usaha (kasb). Meskipun berbeda, keduanya tetap sepakat bahwa Allah Swt adalah penguasa mutlak 
alam semesta, dan manusia tetap berperan sesuai batas-batas teologis masing-masing. Implikasi 
penelitian ini mendorong pemahaman teologis yang moderat, kritis, dan relevan terhadap isu takdir dan 
tanggung jawab manusia. 
Kata kunci: Asy’ariyah, Muktazilah, Kebebasan, Takdir, Teologi Islam 
 
 
 

 

ISLAM, 2 (2) 2025: 177-187, https://journal.ppipbr.com/index.php/islam/index | DOI: https://doi.org/10.62207/25kz0f53 
Copyright © 2024 THE AUTHOR(S). This article is distributed under a a Creative Commons Attribution-NonCommercial 
4.0 International license.​ ​ ​ ​ 177 

mailto:Syarifahfahra27@gmail.com
mailto:alfijulizunazwar_uin@radenfatah.ac.id
mailto:fentifebriani@radenfatah.ac.id
https://journal.ppipbr.com/index.php/islam/inde


Syarifah dkk., ​ ​ ​ ISLAM, 2 (2) 2025: 177-187 

1.​ PENDAHULUAN 
Takdir adalah topik yang terus dibahas dari zaman klasik hingga modern, terutama 

terkait tindakan manusia dan kebebasan memilih, yang menjadi salah satu isu tertua dalam 
filsafat dan mencapai puncaknya dalam tradisi intelektual Islam (Hermansyah, 2015). Takdir 
dalam agama Islam menunjukkan pengetahuan dan kekuasaan Allah SWT yang meliputi segala 
sesuatu (Khazanah, 2023). Kata "Takdir" berarti penetapan atau penjelasan sesuatu secara bijak 
dan proporsional, termasuk dalam menilai kadar atau nilai suatu hal sesuai ketentuan yang 
berlaku (Muhammad Fhatullah Kulan, 2015). Dalam Islam, takdir terbagi dua yaitu  takdir 
mubram, yang bersifat tetap dan tidak bisa diubah, dan takdir mu’allaq, yang masih bisa 
diusahakan dan berubah tergantung ikhtiar manusia (Muallif, 2022). 

Dalam teologi, kebebasan manusia berusaha dikaitkan dengan istilah ikhtiar, 
sunatullah, qadha, dan takdir. Kata "nasib" sering disamakan dengan takdir, meski dianggap 
kurang tepat (Khumaidi, 2017). Muktazilah dan Asy'ariyah adalah dua mazhab teologis Islam 
yang berpengaruh dalam membahas akidah, khususnya soal takdir dan kekuasaan Tuhan 
Muktazilah cenderung Qadariyah, sedangkan Asy'ariyah cenderung Jabariyah (Suriati, 2018). 
Dalam teologi Islam, Muktazilah dan Asy’ariyah berdebat soal hubungan takdir dan kehendak 
bebas; Asy’ariyah berpandangan bahwa manusia tidak sepenuhnya bebas memilih tindakannya 
(M. Fauzan Lutfi, 2019), Namun, manusia tetap diberi kebebasan dalam bentuk kasb yaitu 
kemampuan memilih meski tidak selalu efektif. Allah SWT menciptakan perbuatan manusia 
bersamaan dengan ikhtiar dan kemampuan yang ditanamkan dalam diri mereka sebagai bagian 
dari sunnatullah (Fikri Amirudin Ihsani, 2020). Menurut Mutazilah, manusia bebas menentukan 
perbuatannya melalui ikhtiar, yaitu memilih tindakan sesuai hukum alam untuk meraih 
keberhasilan (Shofwatun Niami, 2015). 

Muktazilah dan Asy'ariyah adalah dua mazhab teologi Islam klasik dengan pandangan 
berbeda soal takdir. Muktazilah (Qadariyah) meyakini manusia memiliki kebebasan, daya, dan 
hak memilih tindakannya. Menurut Al Jubbai, manusialah yang menentukan apakah ia taat 
atau ingkar kepada Tuhan (Muhammad Zaky Dhiyaul Haq dkk, 2024). Asy’ariyah (Jabariyah) 
berpendapat bahwa manusia tidak bebas memilih tindakannya, melainkan sepenuhnya 
bergantung pada kehendak Tuhan. Sesuai arti "jabara" (memaksa), paham ini meyakini bahwa 
manusia bertindak karena terpaksa, yang dalam bahasa Inggris disebut predestination atau 
fatalism. Qadar dan qadha Tuhan menentukan semua perbuatan manusia (M. Fauzan Lutfi, 
2019) 

Penelitian ini akan membahas kebebasan manusia dengan takdir dalam perspektif 
Mu‘tazilah dan Asy‘ariyah, fokus pada aspek teologis dan pemikiran tokoh utama 
masing-masing mazhab, seperti Al-Qadhi Abdul Jabbar (Muktazilah) dan Al-Asy‘ari serta 
Al-Baqillani (Asy‘ariyah), berdasarkan sumber klasik dan referensi akademik. Kajian ini hanya 
akan membandingkan persamaan dan perbedaan antara kedua mazhab, tanpa membahas 
implikasi sosial, politik, atau hukum, agar penelitian lebih terarah dan mendalam. Dengan 
bertujuan menganalisis konsep takdir dan kehendak bebas manusia dalam perspektif 
Mu‘tazilah dan Asy‘ariyah, serta membandingkan perbedaan dan persamaan antara kedua 
mazhab tersebut. 

Penelitian yang berkaitan dengan perbandingan kebebasan manusia dengan takdir 
perspektif Muktazilah dan Asy’ariyah telah banyak dilakukan penelitian terdahulu seperti 
penelitian terbaru yang dilakukan oleh Nita Miranda (2023) yang berjudul  Fungsi Akal 
Perspektif Muktazilah dan Asy'ariyah, Anang Haderi (2014) dengan judul Takdir Dan Kebebasan 
Menurut Fethullah Gülen yang dipublikasikan dalam jurnal Teologi, Dalam tesis yang di tulis 
Hermansyah (2015) dengan judul Pengaruh Ideologi Mu'tazilah dan Asy'ariyyah Terhadap 
Penafsiran al-Râzi Tentang Takdir dalam Mafâtih al-Gaib, Dalam skripsi yang di tulis oleh Zannah 
(2021) dengan judul Takdir dan Ikhtiar Dalam Al-Qur'an (Studi Tafsir Tematik Dengan 
Pendekatan Teologis), dan Tesis Khumaidi (2017) menganalisis konsep ikhtiar dalam pemikiran 
teologi Hamka. 

178 
 



Syarifah dkk., ​ ​ ​ ISLAM, 2 (2) 2025: 177-187 

Kelima penelitian terdahulu tersebut memiliki kesamaan dengan penelitian 
perbandingan kebebasan manusia dengan takdir yaitu sama-sama fokus pada pembahasan 
takdir dan kebebasan manusia yang menyoroti pemikiran teologi islam. 

 
2.​ METODE 

Jenis penelitian ini menggunakan metode kepustakaan kualitatif dengan pendekatan 
deskriptif-komparatif untuk menganalisis konsep takdir dan kehendak bebas dalam perspektif 
Muktazilah dan Asy'ariyah melalui berbagai sumber, seperti buku, tesis, dan artikel, serta 
membandingkan pandangan kedua aliran tersebut. Jenis data penelitian ini menggunakan data 
non-numerik berupa teks filosofis dan konsep takdir dari Muktazilah dan Asy'ariyah, yang 
dikumpulkan melalui analisis kualitatif dengan membaca dan memahami konteks teks. 
Pendekatan ini bersifat subyektif, berdasarkan pemahaman peneliti terhadap karya-karya 
kedua aliran tersebut. 

Adapun sumber data yang digunakan adalah sumber primer yaitu sumber langsung 
atau karya langsung yang berkaitan dengan pembahasan dan sumber sekunder yaitu data 
pendukung dari berbagai karya ilmiah.  Teknik pengumpulan data yang digunakan adalah 
deskriptif dan komparatif, yaitu  metode deskriptif digunakan untuk memaparkan dan 
menguraikan konsep takdir dari sudut pandang Muktazilah dan Asy'ariyah, sedangkan 
komparatif adalah metode diterapkan untuk menganalisis dan membandingkan dua aliran 
pemikiran yaitu Muktazilah dan Asy'ariyah. 

Teknis analisis data yang digunakan dalam penelitian ini menggunakan pendekatan 
deskriptif kualitatif, yaitu dengan menguraikan dan menjelaskan data secara sistematis untuk 
memahami persoalan rasionalitas dalam pandangan Mu’tazilah dan Asy’ariyah. Analisis 
dilakukan secara deduktif, dari pernyataan umum ke kesimpulan khusus, agar hasil penelitian 
lebih mudah dipahami. 

 
3.​ HASIL DAN PEMBAHASAN 

3.1. Sejarah Singkat  Berdirinya Aliran Muktazilah Serta Ajaran dan Para Tokohnya 
Kata "Muktazilah" berasal dari akar kata yang berarti menyingkir atau memisahkan diri 

(Muhammad Hambal Shafwan, 2023). Kata "Muktazilah" merujuk pada kelompok yang 
memisahkan diri. Siapa pun yang keluar dari kelompok utama disebut Muktazilah atau 
Mu’tazilin(Muhammaddin, 2009). Mereka dikenal karena pendekatan rasional dalam teologi, 
lebih filosofis dibanding Khawarij dan Murji'ah, sehingga dijuluki "kaum rasionalis Islam"( 
Harun Nasution, 2020). Nama Muktazilah berasal dari tiga riwayat yang bersumber dari kata 
i'tazala, yang berarti memisahkan diri dan menentang arus umum. 

1.​ Memisahkan diri: Merujuk pada peristiwa saat Washil bin Atha' dan 'Amr bin 'Ubaid 
keluar dari majelis Hasan Basri di Masjid Bashrah dan membentuk kelompok pengajian 
sendiri, sebagai bentuk pemisahan lahiriyah dari kelompok lain. 

2.​ Menyalahi pendapat: Washil bin Atha' berpendapat bahwa pelaku dosa besar bukan 
mukmin maupun kafir, tetapi fasik—pandangan yang berbeda dari gurunya, Hasan 
Basri, sehingga ia dianggap mencetuskan ajaran baru. 

3.​ Menjauhkan diri: Mengacu pada pelaku dosa besar yang dianggap terpisah dari kaum 
mukmin maupun kafir, sesuai dengan asal nama Muktazilah menurut riwayat ini 
(Rusnani, 2021). 
Nama Muktazilah berasal dari peristiwa di Masjid Basrah, ketika Washil bin Atha’ 

menyatakan pandangan berbeda soal pelaku dosa besar, lalu menjauh dari majelis Hasan 
al-Basri. Hasan pun berkata, “Washil telah menjauh dari kita (i’tazala ‘anna),” yang kemudian 
menjadi asal sebutan Muktazilah menurut al-Syahrastani (Harun Nasution, 2020). Aliran 
Muktazilah muncul di Basrah pada abad ke-2 H (105–110 H) saat kekhalifahan Abdul Malik dan 
Hisyam bin Abdul Malik. Dipelopori oleh Washil bin Atha, mantan murid Hasan al-Bashri, nama 
"Muktazilah" diberikan karena Washil meninggalkan halaqah gurunya, yang berkata, I’tazala 

179 
 



Syarifah dkk., ​ ​ ​ ISLAM, 2 (2) 2025: 177-187 

anna yang berarti dia mengasingkan diri dari kami ( Nunu Burhanuddin, 2016). Dalam sejarah 
Islam, ada dua kelompok yang dikenal sebagai Muktazilah. Kelompok pertama muncul pada 
masa Ali bin Abi Thalib dan Mu'awiyah (35–41 H), yang menjauh dari konflik politik dan lebih 
fokus pada keilmuan atau ibadah. Kelompok ini tidak mencatat pandangan teologis. Sementara 
kelompok Muktazilah kedua muncul sebagai respons terhadap perdebatan teologis, khususnya 
tentang status pelaku dosa besar (Muhammaddin, 2009).  

Pendiri Muktazilah, Washil bin Atha', mendirikan aliran ini pada abad ke-8 M di Basra 
setelah memisahkan diri dari gurunya, Hasan al-Basri, akibat perbedaan pandangan teologis 
tentang pelaku dosa besar (Syarif, 2017). Washil bin Atha' (81-131 H) diakui sebagai pendiri 
aliran Muktazilah. Sejarawan al-Mas'udi menyebutnya "Syaikh al-Mu'tazilah wa qadil-muha" 
(pemimpin dan tokoh tertua Muktazilah). Ia belajar di Madinah di bawah Abu Hasyim 'Abdullah 
bin Muhammad bin al-Hanafiah, sebelum pindah ke Basrah dan belajar dari Hasan al-Basri 
(Harun Nasution, 2020). 

Washil bin Atha' dikenal memiliki leher panjang dan kesulitan melafalkan huruf [r], 
meskipun fasih berbicara. Ia menulis risalah tanpa huruf [r] dan sering berdiam diri hingga 
orang mengira ia bisu. Sebagai murid Abu Hasyim 'Abd Allah bin Muhammad bin al-Hanafiyyah, 
Washil memiliki pandangan berbeda, terutama soal Imamah. Sebelumnya, ia juga sering 
mendampingi Hasan al-Basri. Dalam karya al-Milal wal-Nihal, al-Syahrastani mencatat ajaran 
pokok Washil, antara lain: (1) Menolak sifat-sifat Allah swt, (2) Manusia memiliki kehendak 
bebas untuk amal baik, (3) Pelaku dosa besar bukan kafir atau mukmin, melainkan di antara 
keduanya, dan akan masuk neraka, (4) Menganggap ada pihak yang bersalah dalam Perang 
Jamal dan pembunuhan Utsman, meskipun tidak menyebutkan siapa (Syarif, 2017). 

Meskipun Aliran Muktazilah terpecah menjadi 22 kelompok, mereka tetap memiliki 
lima prinsip ajaran atau dikenal dengan nama al-Ushul al-Khamsah, yaitu: 

ا ةُ الْمَبَادِئُ فَأَمَّ حُوْنَ فَيَكَادُ للِْمُعْتَزِلَةِ الْعَامَّ هَا عَلَى يَجْمَعُوْنَ الْمُأَرِّ خَمْسَةُ أَصُولٍ أَنَّ
وْحِيدِ الْقَوْلُ لْأَمْرُ .٥ الْمَنْزِلَتَيْنِ بَيْنَ بِالْمَنْزِلَةِ الْقَوْلُ .٤ وَالْوَعِيدِ بِالْوَعْدِ الْقَوْلُ .٣ بِالْعَدْلِ الْقَوْلُ .٢ بِالتَّ هْيُ بِالْمَعْرُوفِ ا وَالنَّ  

عَنِ الْمُنْكَرِ
“Adapun prinsip-prinsip umum ajaran Muktazilah yang hampir-hampir disepakati oleh 

ahli-ahli sejarah itu ada lima pokok ajaran. Yaitu (1) tauhid. (2) keadilan, (3) janji dan ancaman, 
(4) tempat di antara dua tempat, dan (5) amar makruf nahi munkar.”(Sahilun, 2020) 

Muktazilah memiliki banyak tokoh dan pemikiran berbeda, Muktazilah terbagi menjadi 
dua aliran, Basrah dan Bagdad, dengan Basrah lebih dulu. Perbedaan keduanya dipengaruhi 
faktor geografis dan tradisi setempat (Rusnani, 2021).  

Tokoh di basrah : 1. Wasil bin Atha (80-131 H / 699-748 M), 2. Abu Huzail al-Allaf 
(135-236 H / 753-850 M), 3. An-Nazzam (meninggal 231 H / 845 M), dan 4. Al-Jubba’i (135 H - 
267 H). 

Tokoh di Bagdad : 1. Bisyir bin Al-Mu'tamar (wafat 226 H / 840 M), 2. Al-Khayyath 
(wafat 300 H / 912 M), 3. Al-Qadhi Abdul Jabbar (wafat 1024 M), dan 4. Abu al-Qasim 
Muhammad ibn Umar (1075 M - 1144 M). 

 
3.2. Konsep Takdir Perspektif Muktazilah 
Muktazilah menekankan peran akal dalam agama dan percaya manusia memiliki 

kebebasan penuh dalam tindakannya, tanpa campur tangan qadha' dan qadar. Mereka 
berpendapat manusia sebagai pencipta tindakan sendiri, bukan Allah Swt, karena Allah SWT 
hanya meridhai perbuatan yang baik (Kadir Sobur, 2014). Muktazilah berpendapat kekuasaan 
Tuhan tidak mutlak karena Tuhan memberikan manusia kebebasan untuk menentukan 
kehendak dan perbuatannya, sesuai dengan hukum alam yang tetap seperti yang tercantum 
dalam Al-Qur'an (Rusnani, 2021). Muktazilah meyakini kehendak mutlak Tuhan beroperasi 
dalam kerangka aturan alam semesta, dibatasi oleh hukum alam (sunnatullah) yang tetap. 
Mereka mendasarkan pandangan ini pada ayat 62 surat Al-Ahzab (Muhammadin, 2009). 
Muktazilah merujuk pada ayat-ayat yang membahas kebebasan manusia, terutama terkait 

180 
 



Syarifah dkk., ​ ​ ​ ISLAM, 2 (2) 2025: 177-187 

dengan kehendak bebas/free will dan takdir/predestination (Rusnani, 2021). Jadi menurut 
aliran Muktazilah berpendapat bahwa manusia memiliki kemampuan untuk menciptakan 
perbuatannya sendiri, baik atau buruk, sehingga mereka menolak takdir atau ketetapan yang 
telah ditentukan Allah Swt (Kadir Sobur, 2014). 

Kaum Muktazilah menggunakan ayat-ayat Al-Qur'an dan argumen rasional untuk 
mendukung keyakinan mereka. Menurut 'Abd al-Jabbar, jika perbuatan baik atau buruk berasal 
dari Tuhan, maka rasa syukur dan ketidaksenangan seharusnya ditujukan kepada Tuhan, bukan 
kepada manusia (Harun Nasution, 2020). Ayat-ayat yang diajukan oleh 'Abd al-Jabbar untuk 
mendukung argumen rasional di atas yaitu: As-Sajdah (32:7), As-Sajdah (32:17), dan Al-Kahf 
(18:29). 

فَلْيَكْفرُْ شَاءَ وَمَنْ مِنْ فَلْيُؤْ شَاءَ فَمَنْ  
Ayat ini (Al-Kahf 18:29) menunjukkan bahwa manusia memiliki kebebasan untuk 

percaya atau tidak percaya. Jika perbuatan manusia sebenarnya bukan perbuatannya sendiri, 
maka ayat ini tidak akan memiliki makna (Harun Nasution, 2020). 

 
3.3. Ketentuan Allah Swt dan Kebebasan Manusia Menurut Muktazilah 
Kaum Muktazilah meyakini bahwa Tuhan memberi manusia kebebasan bertindak, 

sehingga kehendak-Nya tidak bersifat mutlak. Kekuasaan Tuhan dibatasi oleh sifat keadilan, dan 
Ia terikat kewajiban moral seperti memberi rezeki dan tidak bertindak sewenang-wenang 
(Muhammad Zaky Dhiyaul Haq, dkk, 2024). Muktazilah meyakini kehendak Tuhan tidak mutlak 
karena manusia diberi kebebasan, dan kekuasaan-Nya dibatasi oleh keadilan agar tidak 
dianggap zalim (Kadir Sobur, 2014), Menurut Muktazilah Tuhan memiliki tanggung jawab 
terhadap manusia dan hukum alam yang tetap juga membatasi kehendak dan ketetapan-Nya, 
sesuai dengan Al-Qur'an. Al-Jahiz, Al-Khayyat, dan Mu’ammar berpendapat bahwa setiap 
benda memiliki sifat alami yang menentukan dampaknya. Api misalnya, hanya bisa 
menghasilkan panas, dan es dingin. Efek seperti warna, rasa, atau bau muncul dari natur benda 
itu sendiri, bukan karena intervensi langsung Tuhan, yang hanya menciptakan benda-benda 
tersebut (Harun Nasution, 2020). 

Setiap orang berhak menentukan nasibnya sendiri karena kebebasan yang diberikan 
Allah swt, yang membawa tanggung jawab pribadi atas setiap perbuatan, baik pahala maupun 
dosa, sebagaimana ditegaskan dalam firman Allah SWT. 

نْ لحًِا عَمِلَ مَّ فَعَلَيْهَا أَسَآءَ وَمَنْۖ  فَلنَِفْسِهِۦ صَٰ   
Maksudnya: Barang siapa yang melakukan amal baik, pahalanya akan kembali pada 

dirinya, dan siapa pun yang berbuat keburukan, dosanya akan ditanggung oleh dirinya sendiri. 
Berdasarkan ayat tersebut, Muktazilah meyakini Tuhan tidak menghendaki perbuatan 

yang bertentangan dengan kehendak-Nya. Karena makhluk bersifat terbatas, kekuasaan Tuhan 
pun dianggap tidak mutlak, sebab jika kemutlakan-Nya tak dibatasi, makhluk tak akan mampu 
menanggungnya (Ris’an Rusli, 2015). 

 
3.4. Sejarah Singkat Berdirinya Aliran Asy’ariyah Serta Ajaran dan Para Tokohnya 
Asy'ariyah adalah aliran teologi Islam dalam Ahlus Sunnah wal Jamaah, didirikan oleh 

Abu al-Hasan al-Asy'ari yang awalnya penganut Muktazilah sebelum beralih dan merumuskan 
paham baru pada usia 40 tahun (Ris’an Rusli, 2015). Aliran Kalam awalnya merupakan 
kelompok kecil, namun berkembang menjadi aliran teologi utama yang diikuti mayoritas umat 
Islam hingga kini. Berikut beberapa teori penting dalam aliran ini.  

Pertama Asy'ariyah muncul akibat runtuhnya Muktazilah yang memaksakan ajarannya, 
meski sempat berjaya sejak 100 H dengan dukungan kekhalifahan Abbasiyah dan penyebaran 
luas oleh Washil bin Atha. Kedua Muktazilah meredup karena meragukan keaslian Sunnah, 
sementara Asy'ariyah tegas mendukung Sunnah dan tradisi sahabat, sehingga mendapat 
dukungan luas dan identik dengan Ahlus Sunnah wal Jamaah (Nunu Burhanuddin, 2016). Ketiga 
Alasan lain Al-Asy'ari meninggalkan Muktazilah, menurut al-Subki dan Ibnu Asakir, adalah 

181 
 



Syarifah dkk., ​ ​ ​ ISLAM, 2 (2) 2025: 177-187 

karena mimpi bertemu Rasulullah saw. yang memerintahkannya meninggalkan paham 
tersebut. Keempat Al-Asy'ari meninggalkan Muktazilah setelah debat dengan gurunya, Abu Ali 
al-Jubba’i, tentang konsep keadilan Tuhan di akhirat. Ketidakpuasan atas jawaban gurunya 
mendorongnya mendirikan Asy'ariyah, mirip dengan saat Washil meninggalkan al-Hasan 
al-Basri (Muhammdin, 2009). 

Dalam perdebatan dengan gurunya, Abu Ali al-Jubba'i, Al-Asy'ari menanyakan nasib 
orang mukmin, kafir, dan anak-anak di akhirat. Al-Jubba'i menjawab bahwa mukmin masuk 
surga, kafir ke neraka, dan anak-anak selamat dari neraka. Namun, saat Al-Asy'ari bertanya 
mengapa anak-anak tak bisa masuk surga jika mereka berniat taat bila dewasa, Al-Jubba’i 
menjawab bahwa Allah Swt tahu mereka akan berdosa jika hidup lebih lama, sehingga 
mencabut nyawanya lebih awal sebagai bentuk perlindungan. Jawaban ini dianggap tidak 
memuaskan oleh Al-Asy'ari dan mendorongnya meninggalkan Muktazilah (Nunu Buhanuddin, 
2016). 

Terlepas dari berbagai teori, yang jelas Al-Asy'ari meninggalkan Muktazilah saat aliran 
itu mulai melemah akibat perubahan kebijakan khalifah. Dukungan Al-Makmun pada 
Muktazilah digantikan oleh Al-Mutawakkil yang berpihak pada Ahmad ibn Hanbal, lawan utama 
Muktazilah, sehingga mempercepat kemunduran aliran tersebut (Suryan, 2015). 

Tokoh utama dalam perkembangan Asy'ariyah adalah Abu Hasan al-Asy'ari (260–324 
H), yang awalnya murid Al-Jubba’i dan tokoh Mu'tazilah, namun kemudian meninggalkan aliran 
tersebut dan merumuskan dasar-dasar teologi Asy'ariyah (Harsono dkk, 2023). Al-Asy'ari 
mengikuti Muktazilah hingga usia 40 tahun dan banyak menulis tentang aliran tersebut. 
Namun, pada tahun 912 M, ia berpisah dari Muktazilah dan membentuk ajaran teologi baru 
yang dikenal sebagai Asy'ariyah (Nunu Burhanuddin, 2016). Karya utama Al-Asy'ari dalam 
teologi dan akidah meliputi: (1) Al-Ibanah 'an Usul al-Diyanah, yang menjelaskan prinsip Ahl 
al-Sunnah dan mengkritik Muktazilah. (2) Kitab al-Luma' fi al-Raddi 'ala Ahl al-Ziyagh wa 
al-Bida', yang menolak kelompok yang melakukan bid'ah. (3) Al-Maqalat al-Islamiyyah wa 
Ikhtilaf al-Musallin, yang membahas pandangan golongan teologi Islam dan isu-isu Kalam 
secara tematis (Sindi Pramita dkk, 2023). 

Adapun pokok-pokok ajaran aliran Asy’ariyah Secara umum, pemahaman Asy'ariyah 
bertentangan dengan Muktazilah. Berikut adalah beberapa ajaran Asy'ariyah: 1. Sifat Tuhan, 2. 
Al-Qur’an bukan diciptakan, 3. Melihat Allah Swt di hari kiamat, 4. Perbuatan Manusia, dan 5. 
Kedudukan pelaku dosa besar (Muhammad Ridwan Efendi, 2024). 

Aliran Asy’ariyah memiliki banyak penganut berikut beberapa tokoh aliran Asy’ariyah: 
1. Al-Baqiilani (950 M - 1013 M) 2. Juwaini (928 M -1058 M), dan 3. Al-Ghazali (lahir 1058 M). 
(Abdus Samad, 2018) 

 
3.5. Konsep Takdir Perspektif Asy’ariyah 
Dalam Al-Ibanah, Asy'ari menyatakan bahwa Tuhan memiliki kehendak dan kekuasaan 

mutlak bertindak sesuka-Nya tanpa bisa diatur atau dicela  meski menurut akal manusia 
tampak tidak adil (Ris’an Rusli, 2015). Al-Asy'ariyah meyakini qadar, namun tetap mengakui 
peran usaha manusia, meskipun terbatas oleh kehendak dan kekuasaan mutlak Allah SWT 
(Harun Nasution, 2020). Al-Asy'ari berpendapat bahwa segala yang terjadi, baik maupun buruk, 
berasal dari kehendak Allah swt. Meski manusia memiliki kehendak bebas, tindakannya tetap 
dalam batas yang ditetapkan Tuhan, karena semua perbuatan telah direncanakan dan 
diciptakan oleh Allah Swt (Muhammad Habibullah dkk, 2024). 

Abu Zahrah mengatakan: 
يخلق الذى هو العبد ان : وا قال فالمعتزلة والمعتزلة الجبرية بين وسط العباد وافعال تعالى الله قدرة في شعرية الا  

في كالريشة هو بل شيء وكسب شيء احداث يستطيع لا الانسان ان : قالوا والجبرية . اياه تعالى الله دعها او بقوة نفسة افعال  
الكسب على يقدر ولكن شيء احداث يستطيع لا الانسان ان : الاشعرى فقال الريح مهب  

“Di antara pandangan Jabariyah dan Muktazilah, Al-Asy'ariyah berada di posisi tengah 
dalam menentukan hubungan antara kekuasaan Allah Swt dan perbuatan manusia. Sementara 

182 
 



Syarifah dkk., ​ ​ ​ ISLAM, 2 (2) 2025: 177-187 

Jabariyah menganggap manusia hanya seperti bulu yang diterbangkan angin, Muktazilah 
mengatakan bahwa kekuatan Allah  Swt membuat perbuatannya sendiri. Menurut al-Asy'ari, 
meskipun manusia tidak dapat menciptakan sesuatu, mereka memiliki kemampuan melalui 
konsep "kasab". Akibatnya, pandangan al-Asy'ariyah tentang qadar adalah jalan tengah antara 
Jabariyah dan Muktazilah, di mana konsep "kasab" mengacu pada keterkaitan kekuasaan dan 
kehendak Allah Swt dengan tindakan manusia.” 

Mereka menggunakan ayat-ayat dari al-Quran untuk mendukung pendapat mereka 
tentang kasab, antara lain: 

تَعْمَلوُنَ وَمَا خَلَقَكُمْ وَالله  
Artinya: "Dan Allah Swt menjadikan kamu dan apa yang kamu perbuat” 
Harun Nasution menjelaskan bahwa Al-Asy'ari menafsirkan frasa "wa maa ta'maluun" 

sebagai "apa yang kamu perbuat", bukan "apa yang kamu kerjakan". Ini menegaskan bahwa 
bukan hanya manusia, tetapi juga perbuatannya, diciptakan oleh Allah Swt. Bagi Al-Asy'ariyah, 
Allah Swt yang menciptakan kasab (usaha) dan tidak ada selain-Nya yang mampu menciptakan 
usaha tersebut (Kadir Sobur, 2014). 

Adapun argumen rasional dari aliran Asy’ariyah untuk menguatkan keyakinan mereka 
yaitu sebagai berikut : 

Argumen pertama menyatakan bahwa jika dalam kerajaan Allah Swt terjadi kekufuran 
dan maksiat yang tidak Ia kehendaki, maka berarti banyak kehendak Allah Swt yang gagal 
terjadi, dan sebaliknya, banyak yang tidak Dikehendaki justru terjadi. Ini bertentangan dengan 
ijmak umat Islam bahwa segala yang dikehendaki Allah Swt pasti terjadi, dan yang tidak 
dikehendaki-Nya pasti tidak akan terjadi (Imam Al-Asy’ari, 2024). 

Argumen kedua menjawab penolakan terhadap keyakinan bahwa Allah menghendaki 
terjadinya kekufuran. Ketika mereka berkata, "Orang yang menghendaki keburukan berarti ia 
buruk," maka tanggapan Asy'ariyah adalah: bagaimana bisa kalian berpikir begitu, padahal 
Allah Swt sendiri menyampaikan dalam Al-Qur’an bahwa Dia mengetahui, menghendaki, dan 
menciptakan segala sesuatu, termasuk ucapan dan perbuatan manusia—sebagaimana saat 
Allah Swt memberitahukan apa yang diucapkan Anak Adam kepada saudaranya. Ini 
menunjukkan bahwa kehendak Allah Swt mencakup bahkan keburukan, tanpa membuat-Nya 
buruk (Imam Al-Asy’ari, 2024) 

دِىَ بِبَاسِطٍ انََا مَاۤ لتَِقۡتُلَنِىۡ يَدَكَ اِلَىَّ بَسَطْتَّ لَٮِٕنۡۢ قَۡتُلَكَ​ اِلَيۡكَ يَّ ىۡۤۚ  لِا َ اخََافُ اِنِّ
٢٨ الۡعٰلَمِيۡن‏َ رَبَّ اللّٰه  

ىۡۤ اَ انَۡ ارُِيۡدُ اِنِّ ارِۚ​ اصَۡحٰبِ مِنۡ فَتَكُوۡنَ اِثۡمِكَ وَ بِاِثۡمِىۡ تَبُوۡٓ ا لكَِ وَذٰ النَّ ؤُ لمِِيۡنَ​ۚ‏ جَزٰٓ ٢٩ الظّٰ  
"Sungguh, jika engkau (Qabil) menggerakkan tanganmu kepadaku untuk membunuhku, 

aku tidak akan menggerakkan tanganku kepadamu untuk membunuhmu. Aku takut kepada 
Allah Swt, Tuhan seluruh alam. Sesungguhnya aku ingin agar engkau kembali membawa dosa 
membunuhku dan dosamu sendiri, sehingga engkau menjadi penghuni neraka; dan itulah 
balasan bagi orang yang zalim." (QS. Al-Maidah: 28-29). 

 
3.6. Ketentuan Allah Swt dan Kebebasan Manusia Menurut Asy’ariyah 
Secara filosofis, free will adalah konsep bahwa manusia memiliki kebebasan untuk 

memilih dan menentukan tindakan serta perilakunya sendiri, sehingga ia dianggap bebas atau 
merdeka dalam menentukan nasibnya (Fikri Reza Pratama, 2020). Secara mendasar, Asy'ari 
memandang manusia tidak berdaya dan sepenuhnya bergantung pada kehendak Tuhan, 
sehingga pandangannya lebih dekat ke Jabariyah (fatalisme) daripada Qadariyah (free will). Ia 
menjelaskan hubungan antara tindakan manusia dan kehendak Tuhan melalui konsep al-kasb 
(perolehan), yang berarti usaha atau pencarian. Menurutnya, Allah Swt adalah pencipta 
(khalik) semua perbuatan, sedangkan manusia hanya "memperoleh" tindakan tersebut melalui 
usaha yang telah Allah Swt beri kemampuannya. Dalam pandangan ini, manusia tidak memiliki 
pengaruh efektif atas perbuatannya karena semua berasal dari kehendak dan ciptaan Allah Swt 
(Supriadin, 2014). 

183 
 



Syarifah dkk., ​ ​ ​ ISLAM, 2 (2) 2025: 177-187 

Imam Al-Asy'ari mengemukakan teori al-kasb sebagai solusi tengah antara pandangan 
Jabariyah dan Qadariyah. Teori ini dapat dijelaskan sebagai berikut: 

1.​ Tindakan manusia, baik kufur maupun iman, bukan hasil usaha manusia sendiri, 
melainkan diciptakan oleh Tuhan. Tuhan menetapkan kufur sebagai sesuatu yang 
buruk, meski orang kafir menginginkannya sebaliknya, dan iman sebagai sesuatu yang 
baik, meski orang beriman berharap itu ringan dan tidak memberatkan (Nunu 
Burhanuddin, 2016). 

2.​ Menurut Imam Al-Asy'ari, iman diciptakan oleh Allah Swt bukan manusia. Ia 
menjelaskan melalui teori al-kasb bahwa Allah Swt menciptakan tindakan manusia 
dengan kekuatan-Nya, sehingga meskipun manusia bebas, tindakan mereka tetap 
berada dalam kehendak Allah Swt (Nunu Burhanuddin, 2016) 

3.​ Al-Ghazali mendukung pendapat Al-Asy'ari bahwa manusia adalah ciptaan Tuhan, dan 
setiap tindakan bergantung pada kekuatan Tuhan. Meski Tuhan yang menggerakkan 
tindakan, manusia tetap memiliki peran melalui usaha (iktisab), (Nimas Nadia Wafiq 
Muthia, 2024). 
Konsep kasb Asy'ari sulit dipahami dan mendapat kritik, terutama dari Ibn Taymiyah 

yang menganggapnya absurd. Ia berpendapat bahwa konsep kasb lebih mendekati paham 
Jabariyah daripada jalan tengah. Menurut Ibn Taymiyah, Allah Swt menanamkan kehendak 
dalam diri manusia, yang memungkinkan mereka memilih perbuatan baik atau buruk, sehingga 
manusia memiliki peran dalam menentukan tindakannya(Nunu Burhanuddin, 2016). 

 
3.7. Persamaan Kebebasan Manusia dengan Takdir Menurut Muktazilah dan 

Asy’ariyah 
Muktazilah dan Asy'ariyah sepakat bahwa takdir adalah komponen sentral dalam 

teologi Islam, meskipun berbeda dalam pendekatan. Berikut persamaannya: 
1.​ Percaya kekuasaan tuhan, keduanya sepakat bahwa Allah Swt penguasa mutlak dengan 

kehendak tak terbatas, dan manusia memiliki peran dalam tindakan, meskipun dengan 
pandangan berbeda. menurut Muktazilah Manusia tidak memiliki kebebasan absolut 
karena dibatasi atas ketetapan dan kekuasaan Allah Swt yang absolut (Nurseri Hasnah 
Nasution, 2020) Menurut mereka, kehendak Allah Swt tercermin dalam hukum alam 
yang mengatur semesta, menunjukkan keteraturan yang dirancang-Nya. Meskipun 
manusia bebas, ada batasan yang ditentukan Tuhan dan hukum alam (Rusnani, 2021). 
Dan menurut Asy’ariyah Dalam Al-Ibanah, Al-Asy'ari menegaskan bahwa Tuhan tidak 
terikat oleh aturan lain, karena kehendak-Nya adalah hukum bagi-Nya. Kekuasaan dan 
kehendak Tuhan mutlak, dan segala ciptaan berada di bawah kuasa serta 
kehendak-Nya, berfungsi sesuai yang Dia kehendaki (Harun Nasution, 2020) 

2.​ Peran Manusia dalam Tindakan dan Perbuatannya, dalam teologi Muktazilah, 
perbuatan manusia berkaitan dengan keadilan Allah Swt, yang memberi kebebasan 
pada kehendak manusia. Pahala atau hukuman diberikan berdasarkan tindakan 
manusia, yang memiliki kebebasan memilih dan bertindak. Tindakan manusia berasal 
dari kehendak mereka, bukan Tuhan (Nimas Nadia Wafiq Muthia, 2024), dan Menurut 
Al-Asy'ari dalam Al-Maqalat, Tuhan menciptakan perbuatan manusia melalui kasb, 
yaitu kemampuan yang diberikan kepada manusia. Ini menunjukkan bahwa manusia 
berperan aktif dalam perbuatannya, meskipun Tuhan yang menciptakan perbuatan 
tersebut (Ahmad Kosasih, 2020). 
 
3.8. Perbedaan Kebebasan Manusia dengan Takdir Menurut Muktazilah dan 

Asy’ariyah 
Kehendak Tuhan, menurut Kaum Muktazilah, menunjukkan bahwa kebebasan manusia 

dalam memilih tindakannya dapat membatasi kedaulatan Tuhan, karena manusia mampu 
memilih tindakan yang bertentangan dengan kehendak-Nya (Muhammad Zaky Dhiyaul Haq 

184 
 



Syarifah dkk., ​ ​ ​ ISLAM, 2 (2) 2025: 177-187 

dkk, 2024). Sementara itu, Asy'ariyah menegaskan bahwa Tuhan memiliki kehendak mutlak dan 
tidak terikat oleh aturan apa pun. Segala sesuatu terjadi atas kehendak-Nya, dan hanya Allah 
yang menciptakan seluruh makhluk, termasuk manusia (Syawal Kurnia Putra dkk, 2023). 

Kebebasan manusia dalam berkehendak, menurut Kaum Muktazilah, diyakini sebagai 
hak penuh manusia. Menurut Al-Juba’i dan Abd al-Jubba, manusialah yang menciptakan 
tindakan baik maupun buruk (Rusnani, 2021). Jika suatu tindakan terjadi sesuai kehendak 
manusia, maka itu terjadi bila diinginkan dan tidak terjadi bila tidak diinginkan. Jika tindakan 
berasal dari Tuhan, maka kehendak manusia tidak mempengaruhinya (Harun Nasution, 2020). 
Sebaliknya, Kaum Asy'ariyah cenderung pada paham Jabariyah yang menekankan 
ketergantungan manusia sepenuhnya pada kehendak Tuhan. Melalui konsep al-kasb, Al-Asy'ari 
menjelaskan bahwa tindakan manusia tetap berada dalam kuasa mutlak Allah. Kaum Jabariyah 
meyakini semua tindakan manusia telah ditetapkan Allah sebelumnya, dan manusia tidak 
memiliki kendali atas perbuatannya (Syarif, 2017). 

Keadilan Tuhan, menurut Muktazilah yang berpaham Qadariyah, dipahami dari 
kebutuhan manusia. Segala ciptaan Tuhan harus memiliki tujuan dan manfaat bagi manusia. 
Setiap tindakan Tuhan memiliki alasan dan hikmah, karena bertindak tanpa alasan dianggap 
sia-sia. Dalam pandangan Qadariyah seperti Al-Bazdawi, keadilan Tuhan berarti menunaikan 
hak dan kewajiban secara adil. Jika Tuhan berjanji, maka janji itu harus ditepati; jika tidak, hal 
tersebut dianggap tidak adil (Ahmad Kosasih, 2020). Berbeda dengan itu, Asy'ariyah memahami 
keadilan sebagai menempatkan sesuatu pada tempatnya, yakni ketika Tuhan bertindak sesuai 
kehendak-Nya atas apa yang dimiliki-Nya. Mereka melihat keadilan dari sudut kekuasaan 
mutlak Tuhan, sehingga Tuhan bebas melakukan apa pun terhadap makhluk-Nya tanpa bisa 
dipertanyakan (Harun Nasution, 2020). 

Tanggung jawab manusia dalam perbuatannya, menurut Muktazilah, terletak pada 
konsep ikhtiar (pilihan). Manusia diberi kuasa untuk memilih dan memutuskan perbuatannya, 
serta diberi kekuatan dan kehendak oleh Tuhan untuk melaksanakannya (Kadir Sobur, 2014). 
Oleh karena itu, tindakan manusia harus digambarkan sebagai tindakan manusia itu sendiri, 
bukan tindakan Tuhan (Muniron, 2014). Al-Jubba’i menyatakan bahwa manusia lah yang 
menciptakan tindakannya; mereka dapat berbuat baik maupun buruk, tunduk atau durhaka 
(Harun Nasution, 2020). Muktazilah meyakini bahwa manusia bertanggung jawab penuh atas 
perbuatannya, baik memperoleh pahala maupun siksaan (Muniron, 2014). Daya manusia, 
bukan daya Tuhan, yang mewujudkan tindakan manusia, meskipun kekuatan tersebut berasal 
dari Tuhan (Harun Nasution, 2020). 

Sedangkan menurut Asy'ariyah, manusia tidak memiliki kemampuan memilih karena 
semua tindakan telah ditetapkan oleh Qadha dan Qadar Tuhan. Manusia hanya menjadi 
perantara kehendak Tuhan. Dalam teori kasb, Al-Asy’ari mengakui adanya dua kekuatan, yaitu 
Tuhan dan manusia, namun yang efektif adalah kekuatan Tuhan. Kekuatan manusia hanya 
bersifat pelengkap, meskipun manusia tetap diminta pertanggungjawaban atas tindakannya 
(Muniron, 2014). 

Dengan demikian, Muktazilah dan Asy'ariyah memiliki perbedaan mendasar tentang 
takdir. Muktazilah menekankan kebebasan manusia dalam memilih tindakan dan tanggung 
jawab penuh atas perbuatannya. Mereka percaya bahwa tindakan Tuhan memiliki alasan dan 
hikmah, serta keadilan Tuhan berkaitan dengan pemenuhan hak-hak manusia. Sebaliknya, 
Asy'ariyah menegaskan kemutlakan kehendak Tuhan, di mana manusia tidak memiliki kekuatan 
memilih, dan seluruh tindakan merupakan perwujudan kehendak Tuhan. Keadilan Tuhan, 
menurut Asy'ariyah, terkait dengan kekuasaan mutlak-Nya atas makhluk. Dengan demikian, 
Muktazilah melihat manusia sebagai pencipta perbuatannya sendiri, sedangkan Asy'ariyah 
melihat tindakan manusia sebagai hasil dari kehendak Tuhan yang telah ditentukan. 
 

 

185 
 



Syarifah dkk., ​ ​ ​ ISLAM, 2 (2) 2025: 177-187 

4. KESIMPULAN 
Penelitian ini menyimpulkan bahwa Muktazilah dan Asy'ariyah memiliki pandangan 

yang berbeda mengenai takdir dan kebebasan manusia. Muktazilah meyakini bahwa manusia 
memiliki kebebasan penuh dalam bertindak tanpa campur tangan Tuhan, dengan keadilan 
Tuhan yang tercermin dalam kebebasan memilih perbuatan baik atau buruk. Sebaliknya, 
Asy'ariyah menganggap takdir sebagai kekuasaan mutlak Tuhan yang mencakup segala hal, 
termasuk perbuatan manusia, meskipun manusia memiliki kehendak bebas yang dibatasi oleh 
kekuasaan Tuhan. Muktazilah menekankan kebebasan manusia dalam memilih tindakan, 
sementara Asy'ariyah lebih menekankan bahwa tindakan manusia diciptakan Tuhan, dengan 
manusia berperan dalam usaha melalui konsep al-kasb. Keduanya sepakat bahwa Tuhan adalah 
penguasa mutlak, namun pandangan mereka berbeda dalam hal sejauh mana kebebasan 
manusia dalam menentukan perbuatannya. 

 
5. DAFTAR PUSTAKA 

A.Nasir Sahilun, Pemikiran Kalam (Teologi Islam) Sejarah, Ajaran, dan Perkembangannya, 
Jakarta, Rajawali Pers, 2020 

Al-Asy’ari Imam, Teologi Al-Asy’Ari (Al-Ibanah’an Ushul Al-Dinayah), Yogyakarta, Forum, 2024 
Burhanuddin Nunu, Ilmu Kalam, Dari Tauhid Menuju Keadilan (Ilmu Kalam Tematik, Klasik, dan 

Kontemporer, Jakarta, Prenadamedia Group, 2016 
Efendi Muhammad Ridwan, Nunu Burhanuddin, Pemikiran Kalam Asy’ariyah, Tabsyir : Jurnal 

Dakwah dan Sosial Humaniora  Vol.5 , No.1, 2024 
Habubullah Muhammad, Aliran Asy’ariyah , Sejarah Dan Pokok Ajarannya“Studi Pemikiran Islam 

Terhadap Aliran Asy'ariyah”, AL-Mustla: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman dan 
Kemasyarakatan, 2024 

Haderi Anang, Takdir Dan Kebebasan Menurut Fethullah Gülen, Dalam Jurnal Teologi, Vol.25 
No.2 2014.   

Haq Muhammad Zaky Dhiyatul, Dkk, Mutazilah : Diantara Kebebasan Berfikir Dan Kehendak 
Tuhan, Dalam Jurnal Riset Rumpun Agama dan Filsafat (JURRAFI) Vol.3, No.1 2024. 

Harsono dkk, Ajaran Pokok, Sekte-Sekte dan Ajaran Masing-Masing (Al-Murji’ah, Al-Mu’tazilah, 
Al-Khawarij, Al-Farabi, Al-Qadariyah dan Al-Jabariyah), Jurnal: Journal on Education 
Vol.05, No.03, 2023 

Hermansyah, Pengaruh Ideologi Mu’tazilah dan Asy’ariyyah Terhadap Penafsiran al-Râzi 
Tentang Takdir dalam Mafâtih al-Gaib, Tesis Pascasarjana Institut (PTIQ) Jakarta, 2015, 
hal.9-10 

Ihsani Fikri Amirudin, Abu al-Hasan al-Asy'ari: Kebebasan Berkehendak, 2020, 
https://mjscolombo.com/abu-al-hasan-al-asyari-kebebasan-berkehendak/ diakses 3 
Maret 

Khazanah, Pengertian Takdir dalam Islam: Definisi, Etimologi dan Makna, 2023, 
https://kontenjatim.com/read32606/pengertian-takdir-dalam-islam-definisi-etimologi-
dan-makna?page=all, diakses 4 Juli 

Khumaidi, Ikhtiar Dalam Pemikiran Kalam Hamka: Analisa Ikhtiar Sebagai Prinsip Pembangunan 
Harkat Hidup Manusia, Tesis Magister Fakultas Ushuluddin Universitas Islam Negeri 
(UIN) Syarif Hidayatullah Jakarta, 2017. 

Kosasih Ahmad, Problematika Takdir dalam Teologi Islam, Jakarta, Midada Rahma Press, 2020, 
hal.99 

Lutfi M. Fauzan, Analisis Atas Teologi Antara Kebebasan Dan Keterpaksaan Studi Pemikiran M. 
Baharudin, Skripsi Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, 2019 

Miranda Nita, Fungsi Akal Perspektif Muktazilah dan Asy'ariyah, Jurusan aqidah dan Filsafat 
Islam, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, Universitas Islam Negeri Raden Fatah 
Palembang, 2019. 

Muallif, Macam-macam Takdir, https://an-nur.ac.id/macam-macam-takdir/ , 2022 

186 
 

https://mjscolombo.com/abu-al-hasan-al-asyari-kebebasan-berkehendak/
https://kontenjatim.com/read32606/pengertian-takdir-dalam-islam-definisi-etimologi-dan-makna?page=all
https://kontenjatim.com/read32606/pengertian-takdir-dalam-islam-definisi-etimologi-dan-makna?page=all


Syarifah dkk., ​ ​ ​ ISLAM, 2 (2) 2025: 177-187 

Muhammaddin, Ilmu Kalam, Palembang, IAIN Raden Fatah Press, 2009 
Mulyono, Bashori, Studi Ilmu Tauhid/Kalam, Malang, Uin-Maliki Press, 2010, hal.179 
Muniron, Ilmu Kalam: Sejarah, Metode, Ajaran dan Analisa Perbandingan, Jember, Stain Jember 

Press, 2014 
Muthia Nimas Nadia Wafiq, Muhammad Rifai Subhi, Konsep Perbuatan Manusia dalam Teologi 

Islam dan Interpretasinya terhadap Takdir Perspektif KH. Bahauddin Nur Salim, dalam 
jurnal Al-Qadim: Journal Tafsir dan Ilmu Tafsir (JTIT), Vo.1 No.2, 2024 

Nasution Harun, Teologi Islam: Aliran Aliran Sejarah Analisa Perbandingan, Jakarta, Universitas 
Indonesia Publishing, 2020 

Nasution Nurseri Hasnah, Napisah, Dinamika Tema-Tema Pokok Teologi Islam Di Indonesia, 
Palembang, Rafah Press, 2020 

Niami Shofwatun, Konsep Kebebasan Kehendak Manusia Dalam Pemikiran Immanuel Kant Dan 
Mu’tazilah (Studi Komparatif), dalam skripsi Universitas Islam Negeri (Uin) Walisongo 
Semarang, 2015 

P A.Jamrah Suryan, Studi Ilmu Kalam, Jakarta, Kencana, 2015 
Putra Syawal Kurnia, dkk, Aspek-Aspek Ketuhanan dalam Teologi Islam: Analisis Tiga Mazhab: 

Mu’tazilah, Asyariyah, Al-Maturidiyah, dalam Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora Vol.1 
No.3, 2023 

Ris’an Rusli, Teologi Islam Telaah Sejarah dan Pemikiran Tokoh-Tokohnya, Jakarta, Kencana, 
2015,  

Rusnani, Memahami Aliran Mu’tazilah, Yogyakarta, Bintang Pustaka Madani, 2021, 
Samad Abdus, Teologi Asy’ariyah, Jurnal Mimbar Akademika: Media Ilmu Pengetahuan Dan 

Pendidikan, Vol.3 No.2, 2018 
Shafwan Muhammad Hambal, Mazhab Teologi dalam Islam, Yogyakarta, Sahabat Pena Kita, 

2023 
Sindi Pramita dkk, Studi Akidah : Konsep Teologi Dalam Pemikiranasy’ariyah, Salafi Dan Wahabi, 

Jurnal: Asian Journal of Islamic Studies and Da’wah, 2023,  
Sobur Kadir, Qadar Dan Ikhtiar Dalam Ilmu Kalam, Yogyakarta, Pruden Media, 2014 
Supriadin, Al-Asy’ariyah (Sejarah, Abu al-Hasan al-Asy’ari dan Doktrin-doktrin Teologinya), 

Mahasiswa Program Sarjana Kosentrasi Pendidikan PPS UIN Alauddin Makassar, 2014 
Supriadin, Al-Asy’ariyah (Sejarah, Abu al-Hasan al-Asy’ari dan Doktrin-doktrin Teologinya), 

Mahasiswa Program Sarjana Kosentrasi Pendidikan PPS UIN Alauddin Makassar, 2014 
Suriati, , Implikasi Takdir Dalam Kehidupan Manusia, Jurnal Al Mubarak Vol.3 No.1, 2018 
Syarif, Aliran-Aliran Filsafat Islam, Bandung, Penerbit Nuansa Cendikia, 2017 
Zannah Miftahul, Takdir Dan Ikhtiar Dalam Al-Qur’an (Studi Tafsir Tematik Dengan Pendekatan 

Teologis), Program Studi Ilmu Al-Qur‟an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin Adab dan 
Dakwah, Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Syekh Nurjati Cirebon, 2021. 

 

​  

187 
 


	 
	 
	2.​METODE 
	 
	3.​HASIL DAN PEMBAHASAN 
	Kehendak Tuhan, menurut Kaum Muktazilah, menunjukkan bahwa kebebasan manusia dalam memilih tindakannya dapat membatasi kedaulatan Tuhan, karena manusia mampu memilih tindakan yang bertentangan dengan kehendak-Nya (Muhammad Zaky Dhiyaul Haq dkk, 2024). Sementara itu, Asy'ariyah menegaskan bahwa Tuhan memiliki kehendak mutlak dan tidak terikat oleh aturan apa pun. Segala sesuatu terjadi atas kehendak-Nya, dan hanya Allah yang menciptakan seluruh makhluk, termasuk manusia (Syawal Kurnia Putra dkk, 2023). 
	Kebebasan manusia dalam berkehendak, menurut Kaum Muktazilah, diyakini sebagai hak penuh manusia. Menurut Al-Juba’i dan Abd al-Jubba, manusialah yang menciptakan tindakan baik maupun buruk (Rusnani, 2021). Jika suatu tindakan terjadi sesuai kehendak manusia, maka itu terjadi bila diinginkan dan tidak terjadi bila tidak diinginkan. Jika tindakan berasal dari Tuhan, maka kehendak manusia tidak mempengaruhinya (Harun Nasution, 2020). Sebaliknya, Kaum Asy'ariyah cenderung pada paham Jabariyah yang menekankan ketergantungan manusia sepenuhnya pada kehendak Tuhan. Melalui konsep al-kasb, Al-Asy'ari menjelaskan bahwa tindakan manusia tetap berada dalam kuasa mutlak Allah. Kaum Jabariyah meyakini semua tindakan manusia telah ditetapkan Allah sebelumnya, dan manusia tidak memiliki kendali atas perbuatannya (Syarif, 2017). 
	Keadilan Tuhan, menurut Muktazilah yang berpaham Qadariyah, dipahami dari kebutuhan manusia. Segala ciptaan Tuhan harus memiliki tujuan dan manfaat bagi manusia. Setiap tindakan Tuhan memiliki alasan dan hikmah, karena bertindak tanpa alasan dianggap sia-sia. Dalam pandangan Qadariyah seperti Al-Bazdawi, keadilan Tuhan berarti menunaikan hak dan kewajiban secara adil. Jika Tuhan berjanji, maka janji itu harus ditepati; jika tidak, hal tersebut dianggap tidak adil (Ahmad Kosasih, 2020). Berbeda dengan itu, Asy'ariyah memahami keadilan sebagai menempatkan sesuatu pada tempatnya, yakni ketika Tuhan bertindak sesuai kehendak-Nya atas apa yang dimiliki-Nya. Mereka melihat keadilan dari sudut kekuasaan mutlak Tuhan, sehingga Tuhan bebas melakukan apa pun terhadap makhluk-Nya tanpa bisa dipertanyakan (Harun Nasution, 2020). 
	Tanggung jawab manusia dalam perbuatannya, menurut Muktazilah, terletak pada konsep ikhtiar (pilihan). Manusia diberi kuasa untuk memilih dan memutuskan perbuatannya, serta diberi kekuatan dan kehendak oleh Tuhan untuk melaksanakannya (Kadir Sobur, 2014). Oleh karena itu, tindakan manusia harus digambarkan sebagai tindakan manusia itu sendiri, bukan tindakan Tuhan (Muniron, 2014). Al-Jubba’i menyatakan bahwa manusia lah yang menciptakan tindakannya; mereka dapat berbuat baik maupun buruk, tunduk atau durhaka (Harun Nasution, 2020). Muktazilah meyakini bahwa manusia bertanggung jawab penuh atas perbuatannya, baik memperoleh pahala maupun siksaan (Muniron, 2014). Daya manusia, bukan daya Tuhan, yang mewujudkan tindakan manusia, meskipun kekuatan tersebut berasal dari Tuhan (Harun Nasution, 2020). 
	Sedangkan menurut Asy'ariyah, manusia tidak memiliki kemampuan memilih karena semua tindakan telah ditetapkan oleh Qadha dan Qadar Tuhan. Manusia hanya menjadi perantara kehendak Tuhan. Dalam teori kasb, Al-Asy’ari mengakui adanya dua kekuatan, yaitu Tuhan dan manusia, namun yang efektif adalah kekuatan Tuhan. Kekuatan manusia hanya bersifat pelengkap, meskipun manusia tetap diminta pertanggungjawaban atas tindakannya (Muniron, 2014). 
	Dengan demikian, Muktazilah dan Asy'ariyah memiliki perbedaan mendasar tentang takdir. Muktazilah menekankan kebebasan manusia dalam memilih tindakan dan tanggung jawab penuh atas perbuatannya. Mereka percaya bahwa tindakan Tuhan memiliki alasan dan hikmah, serta keadilan Tuhan berkaitan dengan pemenuhan hak-hak manusia. Sebaliknya, Asy'ariyah menegaskan kemutlakan kehendak Tuhan, di mana manusia tidak memiliki kekuatan memilih, dan seluruh tindakan merupakan perwujudan kehendak Tuhan. Keadilan Tuhan, menurut Asy'ariyah, terkait dengan kekuasaan mutlak-Nya atas makhluk. Dengan demikian, Muktazilah melihat manusia sebagai pencipta perbuatannya sendiri, sedangkan Asy'ariyah melihat tindakan manusia sebagai hasil dari kehendak Tuhan yang telah ditentukan. 
	 
	4. KESIMPULAN 
	5. DAFTAR PUSTAKA 

