Islamic Studies Journal (ISLAM)
Vol 2 (2) 2025 : 177-187

COMPARISON OF HUMAN FREEDOM AND DESTINY FROM THE PERSPECTIVE OF
MUKTAZILAH AND ASY’ARIYAH

PERBANDINGAN KEBEBASAN MANUSIA DENGAN TAKDIR PERSPEKTIF
MUKTAZILAH DAN ASY’ARIYAH

'Syarifah 2Alfi Julizun Azwar 3Fenti Febriani

UIN Raden Fatah Palembang

Syarifahfahra27@gmail.com, alfijulizunazwar_uin@radenfatah.ac.id,
fentifebriani@radenfatah.ac.id

*Corresponding Author

ABSTRACT

This study discusses the differences in views between two major schools of Islamic theology, namely the
Muktazilah and the Ash'ariyah, regarding the relationship between God's will and human freedom in
determining destiny. The main focus of this study is to understand how the two schools interpret the
concepts of destiny and free will, and to explore the points of similarity and difference between the two.
This study uses a qualitative method through a descriptive-comparative approach, with a literature study
as a data collection technique. Data sources consist of primary literature such as books on Ash'ariyah
Theology, Islamic Theology, Understanding the Muktazilah School and the book Al-lbanah, as well as
secondary data in the form of theses, articles, and scientific journals. The results of the study show that
the Muktazilah emphasizes complete human freedom to act, as part of God's justice, and rejects God's
direct intervention in human actions. In contrast, the Ash'ariyah view that all human actions are under
the absolute will of God, and humans only have a passive role in the form of effort (kasb). Although
different, both still agree that Allah is the absolute ruler of the universe, and humans still play a role
according to their respective theological boundaries. The implications of this research encourage a
moderate, critical, and relevant theological understanding of the issue of human destiny and
responsibility.

Key words: Asy'ariyah, Muktazilah, Freedom, Destiny, Islamic Theology

ABSTRAK

Penelitian ini membahas perbandingan pandangan antara dua aliran besar dalam teologi Islam, yaitu
Muktazilah dan Asy’ariyah, mengenai hubungan antara kehendak Tuhan dan kebebasan manusia dalam
menentukan takdir. Fokus utama kajian ini adalah memahami bagaimana kedua aliran memaknai
konsep takdir dan kehendak bebas, serta menelusuri titik persamaan dan perbedaan di antara keduanya.
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif melalui pendekatan deskriptif-komparatif, dengan studi
kepustakaan sebagai teknik pengumpulan data. Sumber data terdiri atas literatur primer seperti buku
Teologi Asy’ariyah, Teologi Islam, Memahami Aliran Muktazilah dan kitab Al-lbanah, serta data sekunder
berupa tesis, artikel, dan jurnal ilmiah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Muktazilah menekankan
kebebasan penuh manusia dalam bertindak, sebagai bagian dari keadilan Tuhan, dan menolak intervensi
langsung Tuhan atas perbuatan manusia. Sebaliknya, Asy’ariyah berpandangan bahwa semua perbuatan
manusia berada di bawah kehendak mutlak Tuhan, dan manusia hanya memiliki peran pasif berupa
usaha (kasb). Meskipun berbeda, keduanya tetap sepakat bahwa Allah Swt adalah penguasa mutlak
alam semesta, dan manusia tetap berperan sesuai batas-batas teologis masing-masing. Implikasi
penelitian ini mendorong pemahaman teologis yang moderat, kritis, dan relevan terhadap isu takdir dan
tanggung jawab manusia.

Kata kunci: Asy’ariyah, Muktazilah, Kebebasan, Takdir, Teologi Islam

ISLAM, 2 (2) 2025: 177-187, https://iournal.ppipbr.com/index.php/islam/index | DOI: https://doi.org/10.62207/25kz0f53
Copyright © 2024 THE AUTHOR(S). This article is distributed under a a Creative Commons Attribution-NonCommercial
4.0 International license. 177


mailto:Syarifahfahra27@gmail.com
mailto:alfijulizunazwar_uin@radenfatah.ac.id
mailto:fentifebriani@radenfatah.ac.id
https://journal.ppipbr.com/index.php/islam/inde

Syarifah dkk., ISLAM, 2 (2) 2025: 177-187

1. PENDAHULUAN

Takdir adalah topik yang terus dibahas dari zaman klasik hingga modern, terutama
terkait tindakan manusia dan kebebasan memilih, yang menjadi salah satu isu tertua dalam
filsafat dan mencapai puncaknya dalam tradisi intelektual Islam (Hermansyah, 2015). Takdir
dalam agama Islam menunjukkan pengetahuan dan kekuasaan Allah SWT yang meliputi segala
sesuatu (Khazanah, 2023). Kata "Takdir" berarti penetapan atau penjelasan sesuatu secara bijak
dan proporsional, termasuk dalam menilai kadar atau nilai suatu hal sesuai ketentuan yang
berlaku (Muhammad Fhatullah Kulan, 2015). Dalam Islam, takdir terbagi dua yaitu takdir
mubram, yang bersifat tetap dan tidak bisa diubah, dan takdir mu‘allag, yang masih bisa
diusahakan dan berubah tergantung ikhtiar manusia (Muallif, 2022).

Dalam teologi, kebebasan manusia berusaha dikaitkan dengan istilah ikhtiar,
sunatullah, gadha, dan takdir. Kata "nasib" sering disamakan dengan takdir, meski dianggap
kurang tepat (Khumaidi, 2017). Muktazilah dan Asy'ariyah adalah dua mazhab teologis Islam
yang berpengaruh dalam membahas akidah, khususnya soal takdir dan kekuasaan Tuhan
Muktazilah cenderung Qadariyah, sedangkan Asy'ariyah cenderung Jabariyah (Suriati, 2018).
Dalam teologi Islam, Muktazilah dan Asy’ariyah berdebat soal hubungan takdir dan kehendak
bebas; Asy’ariyah berpandangan bahwa manusia tidak sepenuhnya bebas memilih tindakannya
(M. Fauzan Lutfi, 2019), Namun, manusia tetap diberi kebebasan dalam bentuk kasb yaitu
kemampuan memilih meski tidak selalu efektif. Allah SWT menciptakan perbuatan manusia
bersamaan dengan ikhtiar dan kemampuan yang ditanamkan dalam diri mereka sebagai bagian
dari sunnatullah (Fikri Amirudin lhsani, 2020). Menurut Mutazilah, manusia bebas menentukan
perbuatannya melalui ikhtiar, yaitu memilih tindakan sesuai hukum alam untuk meraih
keberhasilan (Shofwatun Niami, 2015).

Mubktazilah dan Asy'ariyah adalah dua mazhab teologi Islam klasik dengan pandangan
berbeda soal takdir. Muktazilah (Qadariyah) meyakini manusia memiliki kebebasan, daya, dan
hak memilih tindakannya. Menurut Al Jubbai, manusialah yang menentukan apakah ia taat
atau ingkar kepada Tuhan (Muhammad Zaky Dhiyaul Haq dkk, 2024). Asy’ariyah (Jabariyah)
berpendapat bahwa manusia tidak bebas memilih tindakannya, melainkan sepenuhnya
bergantung pada kehendak Tuhan. Sesuai arti "jabara" (memaksa), paham ini meyakini bahwa
manusia bertindak karena terpaksa, yang dalam bahasa Inggris disebut predestination atau
fatalism. Qadar dan gadha Tuhan menentukan semua perbuatan manusia (M. Fauzan Lutfi,
2019)

Penelitian ini akan membahas kebebasan manusia dengan takdir dalam perspektif
Mu‘tazilah dan Asy‘ariyah, fokus pada aspek teologis dan pemikiran tokoh utama
masing-masing mazhab, seperti Al-Qadhi Abdul Jabbar (Muktazilah) dan Al-Asy‘ari serta
Al-Baqillani (Asy‘ariyah), berdasarkan sumber klasik dan referensi akademik. Kajian ini hanya
akan membandingkan persamaan dan perbedaan antara kedua mazhab, tanpa membahas
implikasi sosial, politik, atau hukum, agar penelitian lebih terarah dan mendalam. Dengan
bertujuan menganalisis konsep takdir dan kehendak bebas manusia dalam perspektif
Mu‘tazilah dan Asy‘ariyah, serta membandingkan perbedaan dan persamaan antara kedua
mazhab tersebut.

Penelitian yang berkaitan dengan perbandingan kebebasan manusia dengan takdir
perspektif Muktazilah dan Asy’ariyah telah banyak dilakukan penelitian terdahulu seperti
penelitian terbaru yang dilakukan oleh Nita Miranda (2023) yang berjudul Fungsi Akal
Perspektif Muktazilah dan Asy'ariyah, Anang Haderi (2014) dengan judul Takdir Dan Kebebasan
Menurut Fethullah Giilen yang dipublikasikan dalam jurnal Teologi, Dalam tesis yang di tulis
Hermansyah (2015) dengan judul Pengaruh ldeologi Mu'tazilah dan Asy'ariyyah Terhadap
Penafsiran al-Razi Tentang Takdir dalam Mafatih al-Gaib, Dalam skripsi yang di tulis oleh Zannah
(2021) dengan judul Takdir dan lkhtiar Dalam Al-Qur'an (Studi Tafsir Tematik Dengan
Pendekatan Teologis), dan Tesis Khumaidi (2017) menganalisis konsep ikhtiar dalam pemikiran
teologi Hamka.

178



Syarifah dkk., ISLAM, 2 (2) 2025: 177-187

Kelima penelitian terdahulu tersebut memiliki kesamaan dengan penelitian
perbandingan kebebasan manusia dengan takdir yaitu sama-sama fokus pada pembahasan
takdir dan kebebasan manusia yang menyoroti pemikiran teologi islam.

2. METODE

Jenis penelitian ini menggunakan metode kepustakaan kualitatif dengan pendekatan
deskriptif-komparatif untuk menganalisis konsep takdir dan kehendak bebas dalam perspektif
Muktazilah dan Asy'ariyah melalui berbagai sumber, seperti buku, tesis, dan artikel, serta
membandingkan pandangan kedua aliran tersebut. Jenis data penelitian ini menggunakan data
non-numerik berupa teks filosofis dan konsep takdir dari Muktazilah dan Asy'ariyah, yang
dikumpulkan melalui analisis kualitatif dengan membaca dan memahami konteks teks.
Pendekatan ini bersifat subyektif, berdasarkan pemahaman peneliti terhadap karya-karya
kedua aliran tersebut.

Adapun sumber data yang digunakan adalah sumber primer yaitu sumber langsung
atau karya langsung yang berkaitan dengan pembahasan dan sumber sekunder yaitu data
pendukung dari berbagai karya ilmiah. Teknik pengumpulan data yang digunakan adalah
deskriptif dan komparatif, yaitu metode deskriptif digunakan untuk memaparkan dan
menguraikan konsep takdir dari sudut pandang Muktazilah dan Asy'ariyah, sedangkan
komparatif adalah metode diterapkan untuk menganalisis dan membandingkan dua aliran
pemikiran yaitu Muktazilah dan Asy'ariyah.

Teknis analisis data yang digunakan dalam penelitian ini menggunakan pendekatan
deskriptif kualitatif, yaitu dengan menguraikan dan menjelaskan data secara sistematis untuk
memahami persoalan rasionalitas dalam pandangan Mu’tazilah dan Asy’ariyah. Analisis
dilakukan secara deduktif, dari pernyataan umum ke kesimpulan khusus, agar hasil penelitian
lebih mudah dipahami.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN
3.1. Sejarah Singkat Berdirinya Aliran Muktazilah Serta Ajaran dan Para Tokohnya
Kata "Muktazilah" berasal dari akar kata yang berarti menyingkir atau memisahkan diri

(Muhammad Hambal Shafwan, 2023). Kata "Muktazilah" merujuk pada kelompok yang
memisahkan diri. Siapa pun yang keluar dari kelompok utama disebut Muktazilah atau
Mu’tazilin(Muhammaddin, 2009). Mereka dikenal karena pendekatan rasional dalam teologi,
lebih filosofis dibanding Khawarij dan Muriji'ah, sehingga dijuluki "kaum rasionalis Islam"(
Harun Nasution, 2020). Nama Muktazilah berasal dari tiga riwayat yang bersumber dari kata
i'tazala, yang berarti memisahkan diri dan menentang arus umum.

1. Memisahkan diri: Merujuk pada peristiwa saat Washil bin Atha' dan 'Amr bin 'Ubaid
keluar dari majelis Hasan Basri di Masjid Bashrah dan membentuk kelompok pengajian
sendiri, sebagai bentuk pemisahan lahiriyah dari kelompok lain.

2. Menyalahi pendapat: Washil bin Atha' berpendapat bahwa pelaku dosa besar bukan
mukmin maupun kafir, tetapi fasik—pandangan yang berbeda dari gurunya, Hasan
Basri, sehingga ia dianggap mencetuskan ajaran baru.

3. Menjauhkan diri: Mengacu pada pelaku dosa besar yang dianggap terpisah dari kaum
mukmin maupun kafir, sesuai dengan asal nama Muktazilah menurut riwayat ini
(Rusnani, 2021).

Nama Muktazilah berasal dari peristiwa di Masjid Basrah, ketika Washil bin Atha’
menyatakan pandangan berbeda soal pelaku dosa besar, lalu menjauh dari majelis Hasan
al-Basri. Hasan pun berkata, “Washil telah menjauh dari kita (i‘tazala ‘anna),” yang kemudian
menjadi asal sebutan Muktazilah menurut al-Syahrastani (Harun Nasution, 2020). Aliran
Muktazilah muncul di Basrah pada abad ke-2 H (105—-110 H) saat kekhalifahan Abdul Malik dan
Hisyam bin Abdul Malik. Dipelopori oleh Washil bin Atha, mantan murid Hasan al-Bashri, nama
"Muktazilah" diberikan karena Washil meninggalkan halagah gurunya, yang berkata, I'tazala

179



Syarifah dkk., ISLAM, 2 (2) 2025: 177-187

anna yang berarti dia mengasingkan diri dari kami ( Nunu Burhanuddin, 2016). Dalam sejarah
Islam, ada dua kelompok yang dikenal sebagai Muktazilah. Kelompok pertama muncul pada
masa Ali bin Abi Thalib dan Mu'awiyah (35-41 H), yang menjauh dari konflik politik dan lebih
fokus pada keilmuan atau ibadah. Kelompok ini tidak mencatat pandangan teologis. Sementara
kelompok Muktazilah kedua muncul sebagai respons terhadap perdebatan teologis, khususnya
tentang status pelaku dosa besar (Muhammaddin, 2009).

Pendiri Muktazilah, Washil bin Atha', mendirikan aliran ini pada abad ke-8 M di Basra
setelah memisahkan diri dari gurunya, Hasan al-Basri, akibat perbedaan pandangan teologis
tentang pelaku dosa besar (Syarif, 2017). Washil bin Atha' (81-131 H) diakui sebagai pendiri
aliran Muktazilah. Sejarawan al-Mas'udi menyebutnya "Syaikh al-Mu'tazilah wa gadil-muha"
(pemimpin dan tokoh tertua Muktazilah). la belajar di Madinah di bawah Abu Hasyim 'Abdullah
bin Muhammad bin al-Hanafiah, sebelum pindah ke Basrah dan belajar dari Hasan al-Basri
(Harun Nasution, 2020).

Washil bin Atha' dikenal memiliki leher panjang dan kesulitan melafalkan huruf [r],
meskipun fasih berbicara. la menulis risalah tanpa huruf [r] dan sering berdiam diri hingga
orang mengira ia bisu. Sebagai murid Abu Hasyim 'Abd Allah bin Muhammad bin al-Hanafiyyah,
Washil memiliki pandangan berbeda, terutama soal Imamah. Sebelumnya, ia juga sering
mendampingi Hasan al-Basri. Dalam karya al-Milal wal-Nihal, al-Syahrastani mencatat ajaran
pokok Washil, antara lain: (1) Menolak sifat-sifat Allah swt, (2) Manusia memiliki kehendak
bebas untuk amal baik, (3) Pelaku dosa besar bukan kafir atau mukmin, melainkan di antara
keduanya, dan akan masuk neraka, (4) Menganggap ada pihak yang bersalah dalam Perang
Jamal dan pembunuhan Utsman, meskipun tidak menyebutkan siapa (Syarif, 2017).

Meskipun Aliran Muktazilah terpecah menjadi 22 kelompok, mereka tetap memiliki
lima prinsip ajaran atau dikenal dengan nama al-Ushul al-Khamsah, yaitu:

JM‘MLF‘A;GUMUP.)N‘ J&BdMMu\gJL&A‘L«U

G5 gl a1 o il G ARG O ¢ se 505 a2 L O v iR O Y s i, O
BREARS

“Adapun prinsip-prinsip umum ajaran Muktazilah yang hampir-hampir disepakati oleh
ahli-ahli sejarah itu ada lima pokok ajaran. Yaitu (1) tauhid. (2) keadilan, (3) janji dan ancaman,
(4) tempat di antara dua tempat, dan (5) amar makruf nahi munkar.”(Sahilun, 2020)

Muktazilah memiliki banyak tokoh dan pemikiran berbeda, Muktazilah terbagi menjadi
dua aliran, Basrah dan Bagdad, dengan Basrah lebih dulu. Perbedaan keduanya dipengaruhi
faktor geografis dan tradisi setempat (Rusnani, 2021).

Tokoh di basrah : 1. Wasil bin Atha (80-131 H / 699-748 M), 2. Abu Huzail al-Allaf
(135-236 H / 753-850 M), 3. An-Nazzam (meninggal 231 H / 845 M), dan 4. Al-Jubba’i (135 H -
267 H).

Tokoh di Bagdad : 1. Bisyir bin Al-Mu'tamar (wafat 226 H / 840 M), 2. Al-Khayyath
(wafat 300 H / 912 M), 3. Al-Qadhi Abdul Jabbar (wafat 1024 M), dan 4. Abu al-Qasim
Muhammad ibn Umar (1075 M - 1144 M).

3.2. Konsep Takdir Perspektif Muktazilah

Muktazilah menekankan peran akal dalam agama dan percaya manusia memiliki
kebebasan penuh dalam tindakannya, tanpa campur tangan gadha' dan qadar. Mereka
berpendapat manusia sebagai pencipta tindakan sendiri, bukan Allah Swt, karena Allah SWT
hanya meridhai perbuatan yang baik (Kadir Sobur, 2014). Muktazilah berpendapat kekuasaan
Tuhan tidak mutlak karena Tuhan memberikan manusia kebebasan untuk menentukan
kehendak dan perbuatannya, sesuai dengan hukum alam yang tetap seperti yang tercantum
dalam Al-Qur'an (Rusnani, 2021). Muktazilah meyakini kehendak mutlak Tuhan beroperasi
dalam kerangka aturan alam semesta, dibatasi oleh hukum alam (sunnatullah) yang tetap.
Mereka mendasarkan pandangan ini pada ayat 62 surat Al-Ahzab (Muhammadin, 2009).
Muktazilah merujuk pada ayat-ayat yang membahas kebebasan manusia, terutama terkait

180



Syarifah dkk., ISLAM, 2 (2) 2025: 177-187

dengan kehendak bebas/free will dan takdir/predestination (Rusnani, 2021). Jadi menurut
aliran Muktazilah berpendapat bahwa manusia memiliki kemampuan untuk menciptakan
perbuatannya sendiri, baik atau buruk, sehingga mereka menolak takdir atau ketetapan yang
telah ditentukan Allah Swt (Kadir Sobur, 2014).

Kaum Muktazilah menggunakan ayat-ayat Al-Qur'an dan argumen rasional untuk
mendukung keyakinan mereka. Menurut 'Abd al-Jabbar, jika perbuatan baik atau buruk berasal
dari Tuhan, maka rasa syukur dan ketidaksenangan seharusnya ditujukan kepada Tuhan, bukan
kepada manusia (Harun Nasution, 2020). Ayat-ayat yang diajukan oleh 'Abd al-Jabbar untuk
mendukung argumen rasional di atas yaitu: As-Sajdah (32:7), As-Sajdah (32:17), dan Al-Kahf
(18:29).

Ayat ini (Al-Kahf 18:29) menunjukkan bahwa manusia memiliki kebebasan untuk
percaya atau tidak percaya. Jika perbuatan manusia sebenarnya bukan perbuatannya sendiri,
maka ayat ini tidak akan memiliki makna (Harun Nasution, 2020).

3.3. Ketentuan Allah Swt dan Kebebasan Manusia Menurut Muktazilah

Kaum Muktazilah meyakini bahwa Tuhan memberi manusia kebebasan bertindak,
sehingga kehendak-Nya tidak bersifat mutlak. Kekuasaan Tuhan dibatasi oleh sifat keadilan, dan
la terikat kewajiban moral seperti memberi rezeki dan tidak bertindak sewenang-wenang
(Muhammad Zaky Dhiyaul Haq, dkk, 2024). Muktazilah meyakini kehendak Tuhan tidak mutlak
karena manusia diberi kebebasan, dan kekuasaan-Nya dibatasi oleh keadilan agar tidak
dianggap zalim (Kadir Sobur, 2014), Menurut Muktazilah Tuhan memiliki tanggung jawab
terhadap manusia dan hukum alam yang tetap juga membatasi kehendak dan ketetapan-Nya,
sesuai dengan Al-Qur'an. Al-Jahiz, Al-Khayyat, dan Mu’ammar berpendapat bahwa setiap
benda memiliki sifat alami yang menentukan dampaknya. Api misalnya, hanya bisa
menghasilkan panas, dan es dingin. Efek seperti warna, rasa, atau bau muncul dari natur benda
itu sendiri, bukan karena intervensi langsung Tuhan, yang hanya menciptakan benda-benda
tersebut (Harun Nasution, 2020).

Setiap orang berhak menentukan nasibnya sendiri karena kebebasan yang diberikan
Allah swt, yang membawa tanggung jawab pribadi atas setiap perbuatan, baik pahala maupun
dosa, sebagaimana ditegaskan dalam firman Allah SWT.

Maksudnya: Barang siapa yang melakukan amal baik, pahalanya akan kembali pada
dirinya, dan siapa pun yang berbuat keburukan, dosanya akan ditanggung oleh dirinya sendiri.

Berdasarkan ayat tersebut, Muktazilah meyakini Tuhan tidak menghendaki perbuatan
yang bertentangan dengan kehendak-Nya. Karena makhluk bersifat terbatas, kekuasaan Tuhan
pun dianggap tidak mutlak, sebab jika kemutlakan-Nya tak dibatasi, makhluk tak akan mampu
menanggungnya (Ris’an Rusli, 2015).

3.4. Sejarah Singkat Berdirinya Aliran Asy’ariyah Serta Ajaran dan Para Tokohnya

Asy'ariyah adalah aliran teologi Islam dalam Ahlus Sunnah wal Jamaah, didirikan oleh
Abu al-Hasan al-Asy'ari yang awalnya penganut Muktazilah sebelum beralih dan merumuskan
paham baru pada usia 40 tahun (Ris'an Rusli, 2015). Aliran Kalam awalnya merupakan
kelompok kecil, namun berkembang menjadi aliran teologi utama yang diikuti mayoritas umat
Islam hingga kini. Berikut beberapa teori penting dalam aliran ini.

Pertama Asy'ariyah muncul akibat runtuhnya Muktazilah yang memaksakan ajarannya,
meski sempat berjaya sejak 100 H dengan dukungan kekhalifahan Abbasiyah dan penyebaran
luas oleh Washil bin Atha. Kedua Muktazilah meredup karena meragukan keaslian Sunnah,
sementara Asy'ariyah tegas mendukung Sunnah dan tradisi sahabat, sehingga mendapat
dukungan luas dan identik dengan Ahlus Sunnah wal Jamaah (Nunu Burhanuddin, 2016). Ketiga
Alasan lain Al-Asy'ari meninggalkan Muktazilah, menurut al-Subki dan Ibnu Asakir, adalah

181



Syarifah dkk., ISLAM, 2 (2) 2025: 177-187

karena mimpi bertemu Rasulullah saw. yang memerintahkannya meninggalkan paham
tersebut. Keempat Al-Asy'ari meninggalkan Muktazilah setelah debat dengan gurunya, Abu Ali
al-Jubba’i, tentang konsep keadilan Tuhan di akhirat. Ketidakpuasan atas jawaban gurunya
mendorongnya mendirikan Asy'ariyah, mirip dengan saat Washil meninggalkan al-Hasan
al-Basri (Muhammdin, 2009).

Dalam perdebatan dengan gurunya, Abu Ali al-Jubba'i, Al-Asy'ari menanyakan nasib
orang mukmin, kafir, dan anak-anak di akhirat. Al-Jubba'i menjawab bahwa mukmin masuk
surga, kafir ke neraka, dan anak-anak selamat dari neraka. Namun, saat Al-Asy'ari bertanya
mengapa anak-anak tak bisa masuk surga jika mereka berniat taat bila dewasa, Al-Jubba’i
menjawab bahwa Allah Swt tahu mereka akan berdosa jika hidup lebih lama, sehingga
mencabut nyawanya lebih awal sebagai bentuk perlindungan. Jawaban ini dianggap tidak
memuaskan oleh Al-Asy'ari dan mendorongnya meninggalkan Muktazilah (Nunu Buhanuddin,
2016).

Terlepas dari berbagai teori, yang jelas Al-Asy'ari meninggalkan Muktazilah saat aliran
itu mulai melemah akibat perubahan kebijakan khalifah. Dukungan Al-Makmun pada
Muktazilah digantikan oleh Al-Mutawakkil yang berpihak pada Ahmad ibn Hanbal, lawan utama
Muktazilah, sehingga mempercepat kemunduran aliran tersebut (Suryan, 2015).

Tokoh utama dalam perkembangan Asy'ariyah adalah Abu Hasan al-Asy'ari (260-324
H), yang awalnya murid Al-Jubba’i dan tokoh Mu'tazilah, namun kemudian meninggalkan aliran
tersebut dan merumuskan dasar-dasar teologi Asy'ariyah (Harsono dkk, 2023). Al-Asy'ari
mengikuti Muktazilah hingga usia 40 tahun dan banyak menulis tentang aliran tersebut.
Namun, pada tahun 912 M, ia berpisah dari Muktazilah dan membentuk ajaran teologi baru
yang dikenal sebagai Asy'ariyah (Nunu Burhanuddin, 2016). Karya utama Al-Asy'ari dalam
teologi dan akidah meliputi: (1) Al-lbanah 'an Usul al-Diyanah, yang menjelaskan prinsip Ahl
al-Sunnah dan mengkritik Muktazilah. (2) Kitab al-Luma' fi al-Raddi 'ala Ahl al-Ziyagh wa
al-Bida', yang menolak kelompok yang melakukan bid'ah. (3) Al-Magalat al-Islamiyyah wa
Ikhtilaf al-Musallin, yang membahas pandangan golongan teologi Islam dan isu-isu Kalam
secara tematis (Sindi Pramita dkk, 2023).

Adapun pokok-pokok ajaran aliran Asy’ariyah Secara umum, pemahaman Asy'ariyah
bertentangan dengan Muktazilah. Berikut adalah beberapa ajaran Asy'ariyah: 1. Sifat Tuhan, 2.
Al-Qur’an bukan diciptakan, 3. Melihat Allah Swt di hari kiamat, 4. Perbuatan Manusia, dan 5.
Kedudukan pelaku dosa besar (Muhammad Ridwan Efendi, 2024).

Aliran Asy’ariyah memiliki banyak penganut berikut beberapa tokoh aliran Asy’ariyah:
1. Al-Bagiilani (950 M - 1013 M) 2. Juwaini (928 M -1058 M), dan 3. Al-Ghazali (lahir 1058 M).
(Abdus Samad, 2018)

3.5. Konsep Takdir Perspektif Asy’ariyah

Dalam Al-Ibanah, Asy'ari menyatakan bahwa Tuhan memiliki kehendak dan kekuasaan
mutlak bertindak sesuka-Nya tanpa bisa diatur atau dicela meski menurut akal manusia
tampak tidak adil (Ris’an Rusli, 2015). Al-Asy'ariyah meyakini gadar, namun tetap mengakui
peran usaha manusia, meskipun terbatas oleh kehendak dan kekuasaan mutlak Allah SWT
(Harun Nasution, 2020). Al-Asy'ari berpendapat bahwa segala yang terjadi, baik maupun buruk,
berasal dari kehendak Allah swt. Meski manusia memiliki kehendak bebas, tindakannya tetap
dalam batas yang ditetapkan Tuhan, karena semua perbuatan telah direncanakan dan
diciptakan oleh Allah Swt (Muhammad Habibullah dkk, 2024).

Abu Zahrah mengatakan:

Gl A a2l (¢ )y U AL Fiaalld &) Fimall g &y peal pn Jans s bl Jladl 5 Mad i) 5 508 &y e )
AR IS g e a5 i Cilaal gl Y L) o) sl Ay palls el s Al Lo o) 55k A Jladl
el e 5 (Sl o 5 lan) b ¥ V) ol 1 (s pmi) U g g

“Di antara pandangan Jabariyah dan Muktazilah, Al-Asy'ariyah berada di posisi tengah
dalam menentukan hubungan antara kekuasaan Allah Swt dan perbuatan manusia. Sementara

182



Syarifah dkk., ISLAM, 2 (2) 2025: 177-187

Jabariyah menganggap manusia hanya seperti bulu yang diterbangkan angin, Muktazilah
mengatakan bahwa kekuatan Allah Swt membuat perbuatannya sendiri. Menurut al-Asy'ari,
meskipun manusia tidak dapat menciptakan sesuatu, mereka memiliki kkmampuan melalui
konsep "kasab". Akibatnya, pandangan al-Asy'ariyah tentang gadar adalah jalan tengah antara
Jabariyah dan Muktazilah, di mana konsep "kasab" mengacu pada keterkaitan kekuasaan dan
kehendak Allah Swt dengan tindakan manusia.”

Mereka menggunakan ayat-ayat dari al-Quran untuk mendukung pendapat mereka
tentang ka§ab, antara lain:

Golaad s aSal8

Artinya: "Dan Allah Swt menjadikan kamu dan apa yang kamu perbuat”

Harun Nasution menjelaskan bahwa Al-Asy'ari menafsirkan frasa "wa maa ta'maluun”
sebagai "apa yang kamu perbuat", bukan "apa yang kamu kerjakan". Ini menegaskan bahwa
bukan hanya manusia, tetapi juga perbuatannya, diciptakan oleh Allah Swt. Bagi Al-Asy'ariyah,
Allah Swt yang menciptakan kasab (usaha) dan tidak ada selain-Nya yang mampu menciptakan
usaha tersebut (Kadir Sobur, 2014).

Adapun argumen rasional dari aliran Asy’ariyah untuk menguatkan keyakinan mereka
yaitu sebagai berikut :

Argumen pertama menyatakan bahwa jika dalam kerajaan Allah Swt terjadi kekufuran
dan maksiat yang tidak la kehendaki, maka berarti banyak kehendak Allah Swt yang gagal
terjadi, dan sebaliknya, banyak yang tidak Dikehendaki justru terjadi. Ini bertentangan dengan
ijmak umat Islam bahwa segala yang dikehendaki Allah Swt pasti terjadi, dan yang tidak
dikehendaki-Nya pasti tidak akan terjadi (Imam Al-Asy’ari, 2024).

Argumen kedua menjawab penolakan terhadap keyakinan bahwa Allah menghendaki
terjadinya kekufuran. Ketika mereka berkata, "Orang yang menghendaki keburukan berarti ia
buruk," maka tanggapan Asy'ariyah adalah: bagaimana bisa kalian berpikir begitu, padahal
Allah Swt sendiri menyampaikan dalam Al-Qur’an bahwa Dia mengetahui, menghendaki, dan
menciptakan segala sesuatu, termasuk ucapan dan perbuatan manusia—sebagaimana saat
Allah Swt memberitahukan apa yang diucapkan Anak Adam kepada saudaranya. Ini
menunjukkan bahwa kehendak Allah Swt mencakup bahkan keburukan, tanpa membuat-Nya
buruk (Imam Al-Asy’ari, 2024)

YA u.\.dd\c_uw\&_eh\u’_ﬂ &Yﬂ\dmhuh\uwdmé\@uﬂ

Y4 Fralla \jPJJJJLA\um\wu}ﬂ@\}wab\;a\m)\@\

"Sungguh, jika engkau (Qabil) menggerakkan tanganmu kepadaku untuk membunuhku,
aku tidak akan menggerakkan tanganku kepadamu untuk membunuhmu. Aku takut kepada
Allah Swt, Tuhan seluruh alam. Sesungguhnya aku ingin agar engkau kembali membawa dosa
membunuhku dan dosamu sendiri, sehingga engkau menjadi penghuni neraka; dan itulah
balasan bagi orang yang zalim." (QS. Al-Maidah: 28-29).

3.6. Ketentuan Allah Swt dan Kebebasan Manusia Menurut Asy’ariyah

Secara filosofis, free will adalah konsep bahwa manusia memiliki kebebasan untuk
memilih dan menentukan tindakan serta perilakunya sendiri, sehingga ia dianggap bebas atau
merdeka dalam menentukan nasibnya (Fikri Reza Pratama, 2020). Secara mendasar, Asy'ari
memandang manusia tidak berdaya dan sepenuhnya bergantung pada kehendak Tuhan,
sehingga pandangannya lebih dekat ke Jabariyah (fatalisme) daripada Qadariyah (free will). la
menjelaskan hubungan antara tindakan manusia dan kehendak Tuhan melalui konsep al-kasb
(perolehan), yang berarti usaha atau pencarian. Menurutnya, Allah Swt adalah pencipta
(khalik) semua perbuatan, sedangkan manusia hanya "memperoleh" tindakan tersebut melalui
usaha yang telah Allah Swt beri kemampuannya. Dalam pandangan ini, manusia tidak memiliki
pengaruh efektif atas perbuatannya karena semua berasal dari kehendak dan ciptaan Allah Swt
(Supriadin, 2014).

183



Syarifah dkk., ISLAM, 2 (2) 2025: 177-187

Imam Al-Asy'ari mengemukakan teori al-kasb sebagai solusi tengah antara pandangan

Jabariyah dan Qadariyah. Teori ini dapat dijelaskan sebagai berikut:

1.

Tindakan manusia, baik kufur maupun iman, bukan hasil usaha manusia sendiri,
melainkan diciptakan oleh Tuhan. Tuhan menetapkan kufur sebagai sesuatu yang
buruk, meski orang kafir menginginkannya sebaliknya, dan iman sebagai sesuatu yang
baik, meski orang beriman berharap itu ringan dan tidak memberatkan (Nunu
Burhanuddin, 2016).

Menurut Imam Al-Asy'ari, iman diciptakan oleh Allah Swt bukan manusia. la
menjelaskan melalui teori al-kasb bahwa Allah Swt menciptakan tindakan manusia
dengan kekuatan-Nya, sehingga meskipun manusia bebas, tindakan mereka tetap
berada dalam kehendak Allah Swt (Nunu Burhanuddin, 2016)

Al-Ghazali mendukung pendapat Al-Asy'ari bahwa manusia adalah ciptaan Tuhan, dan
setiap tindakan bergantung pada kekuatan Tuhan. Meski Tuhan yang menggerakkan
tindakan, manusia tetap memiliki peran melalui usaha (iktisab), (Nimas Nadia Wafiq
Muthia, 2024).

Konsep kasb Asy'ari sulit dipahami dan mendapat kritik, terutama dari Ibn Taymiyah

yang menganggapnya absurd. la berpendapat bahwa konsep kasb lebih mendekati paham
Jabariyah daripada jalan tengah. Menurut Ibn Taymiyah, Allah Swt menanamkan kehendak
dalam diri manusia, yang memungkinkan mereka memilih perbuatan baik atau buruk, sehingga
manusia memiliki peran dalam menentukan tindakannya(Nunu Burhanuddin, 2016).

3.7. Persamaan Kebebasan Manusia dengan Takdir Menurut Muktazilah dan

Asy’ariyah

Muktazilah dan Asy'ariyah sepakat bahwa takdir adalah komponen sentral dalam

teologi Islam, meskipun berbeda dalam pendekatan. Berikut persamaannya:

1.

Percaya kekuasaan tuhan, keduanya sepakat bahwa Allah Swt penguasa mutlak dengan
kehendak tak terbatas, dan manusia memiliki peran dalam tindakan, meskipun dengan
pandangan berbeda. menurut Muktazilah Manusia tidak memiliki kebebasan absolut
karena dibatasi atas ketetapan dan kekuasaan Allah Swt yang absolut (Nurseri Hasnah
Nasution, 2020) Menurut mereka, kehendak Allah Swt tercermin dalam hukum alam
yang mengatur semesta, menunjukkan keteraturan yang dirancang-Nya. Meskipun
manusia bebas, ada batasan yang ditentukan Tuhan dan hukum alam (Rusnani, 2021).
Dan menurut Asy’ariyah Dalam Al-lbanah, Al-Asy'ari menegaskan bahwa Tuhan tidak
terikat oleh aturan lain, karena kehendak-Nya adalah hukum bagi-Nya. Kekuasaan dan
kehendak Tuhan mutlak, dan segala ciptaan berada di bawah kuasa serta
kehendak-Nya, berfungsi sesuai yang Dia kehendaki (Harun Nasution, 2020)

Peran Manusia dalam Tindakan dan Perbuatannya, dalam teologi Muktazilah,
perbuatan manusia berkaitan dengan keadilan Allah Swt, yang memberi kebebasan
pada kehendak manusia. Pahala atau hukuman diberikan berdasarkan tindakan
manusia, yang memiliki kebebasan memilih dan bertindak. Tindakan manusia berasal
dari kehendak mereka, bukan Tuhan (Nimas Nadia Wafiq Muthia, 2024), dan Menurut
Al-Asy'ari dalam Al-Magqalat, Tuhan menciptakan perbuatan manusia melalui kasb,
yaitu kemampuan yang diberikan kepada manusia. Ini menunjukkan bahwa manusia
berperan aktif dalam perbuatannya, meskipun Tuhan yang menciptakan perbuatan
tersebut (Ahmad Kosasih, 2020).

3.8. Perbedaan Kebebasan Manusia dengan Takdir Menurut Muktazilah dan

Asy’ariyah

Kehendak Tuhan, menurut Kaum Muktazilah, menunjukkan bahwa kebebasan manusia

dalam memilih tindakannya dapat membatasi kedaulatan Tuhan, karena manusia mampu
memilih tindakan yang bertentangan dengan kehendak-Nya (Muhammad Zaky Dhiyaul Haq

184



Syarifah dkk., ISLAM, 2 (2) 2025: 177-187

dkk, 2024). Sementara itu, Asy'ariyah menegaskan bahwa Tuhan memiliki kehendak mutlak dan
tidak terikat oleh aturan apa pun. Segala sesuatu terjadi atas kehendak-Nya, dan hanya Allah
yang menciptakan seluruh makhluk, termasuk manusia (Syawal Kurnia Putra dkk, 2023).

Kebebasan manusia dalam berkehendak, menurut Kaum Muktazilah, diyakini sebagai
hak penuh manusia. Menurut Al-Juba’i dan Abd al-Jubba, manusialah yang menciptakan
tindakan baik maupun buruk (Rusnani, 2021). Jika suatu tindakan terjadi sesuai kehendak
manusia, maka itu terjadi bila diinginkan dan tidak terjadi bila tidak diinginkan. Jika tindakan
berasal dari Tuhan, maka kehendak manusia tidak mempengaruhinya (Harun Nasution, 2020).
Sebaliknya, Kaum Asy'ariyah cenderung pada paham Jabariyah yang menekankan
ketergantungan manusia sepenuhnya pada kehendak Tuhan. Melalui konsep al-kasb, Al-Asy'ari
menjelaskan bahwa tindakan manusia tetap berada dalam kuasa mutlak Allah. Kaum Jabariyah
meyakini semua tindakan manusia telah ditetapkan Allah sebelumnya, dan manusia tidak
memiliki kendali atas perbuatannya (Syarif, 2017).

Keadilan Tuhan, menurut Muktazilah yang berpaham Qadariyah, dipahami dari
kebutuhan manusia. Segala ciptaan Tuhan harus memiliki tujuan dan manfaat bagi manusia.
Setiap tindakan Tuhan memiliki alasan dan hikmah, karena bertindak tanpa alasan dianggap
sia-sia. Dalam pandangan Qadariyah seperti Al-Bazdawi, keadilan Tuhan berarti menunaikan
hak dan kewajiban secara adil. Jika Tuhan berjanji, maka janji itu harus ditepati; jika tidak, hal
tersebut dianggap tidak adil (Ahmad Kosasih, 2020). Berbeda dengan itu, Asy'ariyah memahami
keadilan sebagai menempatkan sesuatu pada tempatnya, yakni ketika Tuhan bertindak sesuai
kehendak-Nya atas apa yang dimiliki-Nya. Mereka melihat keadilan dari sudut kekuasaan
mutlak Tuhan, sehingga Tuhan bebas melakukan apa pun terhadap makhluk-Nya tanpa bisa
dipertanyakan (Harun Nasution, 2020).

Tanggung jawab manusia dalam perbuatannya, menurut Muktazilah, terletak pada
konsep ikhtiar (pilihan). Manusia diberi kuasa untuk memilih dan memutuskan perbuatannya,
serta diberi kekuatan dan kehendak oleh Tuhan untuk melaksanakannya (Kadir Sobur, 2014).
Oleh karena itu, tindakan manusia harus digambarkan sebagai tindakan manusia itu sendiri,
bukan tindakan Tuhan (Muniron, 2014). Al-Jubba’i menyatakan bahwa manusia lah yang
menciptakan tindakannya; mereka dapat berbuat baik maupun buruk, tunduk atau durhaka
(Harun Nasution, 2020). Muktazilah meyakini bahwa manusia bertanggung jawab penuh atas
perbuatannya, baik memperoleh pahala maupun siksaan (Muniron, 2014). Daya manusia,
bukan daya Tuhan, yang mewujudkan tindakan manusia, meskipun kekuatan tersebut berasal
dari Tuhan (Harun Nasution, 2020).

Sedangkan menurut Asy'ariyah, manusia tidak memiliki kemampuan memilih karena
semua tindakan telah ditetapkan oleh Qadha dan Qadar Tuhan. Manusia hanya menjadi
perantara kehendak Tuhan. Dalam teori kasb, Al-Asy’ari mengakui adanya dua kekuatan, yaitu
Tuhan dan manusia, namun yang efektif adalah kekuatan Tuhan. Kekuatan manusia hanya
bersifat pelengkap, meskipun manusia tetap diminta pertanggungjawaban atas tindakannya
(Muniron, 2014).

Dengan demikian, Muktazilah dan Asy'ariyah memiliki perbedaan mendasar tentang
takdir. Muktazilah menekankan kebebasan manusia dalam memilih tindakan dan tanggung
jawab penuh atas perbuatannya. Mereka percaya bahwa tindakan Tuhan memiliki alasan dan
hikmah, serta keadilan Tuhan berkaitan dengan pemenuhan hak-hak manusia. Sebaliknya,
Asy'ariyah menegaskan kemutlakan kehendak Tuhan, di mana manusia tidak memiliki kekuatan
memilih, dan seluruh tindakan merupakan perwujudan kehendak Tuhan. Keadilan Tuhan,
menurut Asy'ariyah, terkait dengan kekuasaan mutlak-Nya atas makhluk. Dengan demikian,
Muktazilah melihat manusia sebagai pencipta perbuatannya sendiri, sedangkan Asy'ariyah
melihat tindakan manusia sebagai hasil dari kehendak Tuhan yang telah ditentukan.

185



Syarifah dkk., ISLAM, 2 (2) 2025: 177-187

4. KESIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa Muktazilah dan Asy'ariyah memiliki pandangan
yang berbeda mengenai takdir dan kebebasan manusia. Muktazilah meyakini bahwa manusia
memiliki kebebasan penuh dalam bertindak tanpa campur tangan Tuhan, dengan keadilan
Tuhan yang tercermin dalam kebebasan memilih perbuatan baik atau buruk. Sebaliknya,
Asy'ariyah menganggap takdir sebagai kekuasaan mutlak Tuhan yang mencakup segala hal,
termasuk perbuatan manusia, meskipun manusia memiliki kehendak bebas yang dibatasi oleh
kekuasaan Tuhan. Muktazilah menekankan kebebasan manusia dalam memilih tindakan,
sementara Asy'ariyah lebih menekankan bahwa tindakan manusia diciptakan Tuhan, dengan
manusia berperan dalam usaha melalui konsep al-kasb. Keduanya sepakat bahwa Tuhan adalah
penguasa mutlak, namun pandangan mereka berbeda dalam hal sejauh mana kebebasan
manusia dalam menentukan perbuatannya.

5. DAFTAR PUSTAKA

A.Nasir Sahilun, Pemikiran Kalam (Teologi Islam) Sejarah, Ajaran, dan Perkembangannya,
Jakarta, Rajawali Pers, 2020

Al-Asy’ari Imam, Teologi Al-Asy’Ari (Al-lbanah’an Ushul Al-Dinayah), Yogyakarta, Forum, 2024

Burhanuddin Nunu, llmu Kalam, Dari Tauhid Menuju Keadilan (llmu Kalam Tematik, Klasik, dan
Kontemporer, Jakarta, Prenadamedia Group, 2016

Efendi Muhammad Ridwan, Nunu Burhanuddin, Pemikiran Kalam Asy’ariyah, Tabsyir : Jurnal
Dakwah dan Sosial Humaniora Vol.5, No.1, 2024

Habubullah Muhammad, Aliran Asy’ariyah , Sejarah Dan Pokok Ajarannya“Studi Pemikiran Islam
Terhadap Aliran Asy'ariyah”, AL-Mustla: Jurnal Illmu-llmu Keislaman dan
Kemasyarakatan, 2024

Haderi Anang, Takdir Dan Kebebasan Menurut Fethullah Giilen, Dalam Jurnal Teologi, Vol.25
No.2 2014.

Haq Muhammad Zaky Dhiyatul, Dkk, Mutazilah : Diantara Kebebasan Berfikir Dan Kehendak
Tuhan, Dalam Jurnal Riset Rumpun Agama dan Filsafat (JURRAFI) Vol.3, No.1 2024.

Harsono dkk, Ajaran Pokok, Sekte-Sekte dan Ajaran Masing-Masing (Al-Murji'ah, Al-Mu’tazilah,
Al-Khawarij, Al-Farabi, Al-Qadariyah dan Al-Jabariyah), Jurnal: Journal on Education
Vol.05, No.03, 2023

Hermansyah, Pengaruh ldeologi Mu’tazilah dan Asy’ariyyah Terhadap Penafsiran al-Razi
Tentang Takdir dalam Mafatih al-Gaib, Tesis Pascasarjana Institut (PTIQ) Jakarta, 2015,
hal.9-10

Ihsani  Fikri  Amirudin, Abu al-Hasan al-Asy'ari: Kebebasan Berkehendak, 2020,
https://mjscolombo.com/abu-al-hasan-al-asyari-kebebasan-berkehendak/ diakses 3
Maret

Khazanah, Pengertian Takdir dalam Islam: Definisi, Etimologi dan Makna, 2023,
https://kontenjatim.com/read32606/pengertian-takdir-dalam-islam-definisi-etimologi-
dan-makna?page=all, diakses 4 Juli

Khumaidi, Ikhtiar Dalam Pemikiran Kalam Hamka: Analisa Ikhtiar Sebagai Prinsip Pembangunan
Harkat Hidup Manusia, Tesis Magister Fakultas Ushuluddin Universitas Islam Negeri
(UIN) Syarif Hidayatullah Jakarta, 2017.

Kosasih Ahmad, Problematika Takdir dalam Teologi Islam, Jakarta, Midada Rahma Press, 2020,
hal.99

Lutfi M. Fauzan, Analisis Atas Teologi Antara Kebebasan Dan Keterpaksaan Studi Pemikiran M.
Baharudin, Skripsi Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, 2019

Miranda Nita, Fungsi Akal Perspektif Muktazilah dan Asy'ariyah, Jurusan agidah dan Filsafat
Islam, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, Universitas Islam Negeri Raden Fatah
Palembang, 2019.

Muallif, Macam-macam Takdir, https://an-nur.ac.id/macam-macam-takdir/, 2022

186


https://mjscolombo.com/abu-al-hasan-al-asyari-kebebasan-berkehendak/
https://kontenjatim.com/read32606/pengertian-takdir-dalam-islam-definisi-etimologi-dan-makna?page=all
https://kontenjatim.com/read32606/pengertian-takdir-dalam-islam-definisi-etimologi-dan-makna?page=all

Syarifah dkk., ISLAM, 2 (2) 2025: 177-187

Muhammaddin, llmu Kalam, Palembang, IAIN Raden Fatah Press, 2009

Mulyono, Bashori, Studi llmu Tauhid/Kalam, Malang, Uin-Maliki Press, 2010, hal.179

Muniron, lImu Kalam: Sejarah, Metode, Ajaran dan Analisa Perbandingan, Jember, Stain Jember
Press, 2014

Muthia Nimas Nadia Wafig, Muhammad Rifai Subhi, Konsep Perbuatan Manusia dalam Teologi
Islam dan Interpretasinya terhadap Takdir Perspektif KH. Bahauddin Nur Salim, dalam
jurnal Al-Qadim: Journal Tafsir dan lImu Tafsir (JTIT), Vo.1 No.2, 2024

Nasution Harun, Teologi Islam: Aliran Aliran Sejarah Analisa Perbandingan, Jakarta, Universitas
Indonesia Publishing, 2020

Nasution Nurseri Hasnah, Napisah, Dinamika Tema-Tema Pokok Teologi Islam Di Indonesia,
Palembang, Rafah Press, 2020

Niami Shofwatun, Konsep Kebebasan Kehendak Manusia Dalam Pemikiran Immanuel Kant Dan
Mu’tazilah (Studi Komparatif), dalam skripsi Universitas Islam Negeri (Uin) Walisongo
Semarang, 2015

P A.Jamrah Suryan, Studi IiImu Kalam, Jakarta, Kencana, 2015

Putra Syawal Kurnia, dkk, Aspek-Aspek Ketuhanan dalam Teologi Islam: Analisis Tiga Mazhab:
Mu’tazilah, Asyariyah, Al-Maturidiyah, dalam Jurnal limu Sosial dan Humaniora Vol.1
No.3, 2023

Ris’an Rusli, Teologi Islam Telaah Sejarah dan Pemikiran Tokoh-Tokohnya, Jakarta, Kencana,
2015,

Rusnani, Memahami Aliran Mu’tazilah, Yogyakarta, Bintang Pustaka Madani, 2021,

Samad Abdus, Teologi Asy’ariyah, Jurnal Mimbar Akademika: Media llmu Pengetahuan Dan
Pendidikan, Vol.3 No.2, 2018

Shafwan Muhammad Hambal, Mazhab Teologi dalam Islam, Yogyakarta, Sahabat Pena Kita,
2023

Sindi Pramita dkk, Studi Akidah : Konsep Teologi Dalam Pemikiranasy’ariyah, Salafi Dan Wahabi,
Jurnal: Asian Journal of Islamic Studies and Da’wah, 2023,

Sobur Kadir, Qadar Dan lkhtiar Dalam IImu Kalam, Yogyakarta, Pruden Media, 2014

Supriadin, Al-Asy’ariyah (Sejarah, Abu al-Hasan al-Asy’ari dan Doktrin-doktrin Teologinya),
Mahasiswa Program Sarjana Kosentrasi Pendidikan PPS UIN Alauddin Makassar, 2014

Supriadin, Al-Asy’ariyah (Sejarah, Abu al-Hasan al-Asy’ari dan Doktrin-doktrin Teologinya),
Mahasiswa Program Sarjana Kosentrasi Pendidikan PPS UIN Alauddin Makassar, 2014

Suriati, , Implikasi Takdir Dalam Kehidupan Manusia, Jurnal Al Mubarak Vol.3 No.1, 2018

Syarif, Aliran-Aliran Filsafat Islam, Bandung, Penerbit Nuansa Cendikia, 2017

Zannah Miftahul, Takdir Dan lkhtiar Dalam Al-Qur’an (Studi Tafsir Tematik Dengan Pendekatan
Teologis), Program Studi llmu Al-Qur‘an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin Adab dan
Dakwah, Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Syekh Nurjati Cirebon, 2021.

187



	 
	 
	2.​METODE 
	 
	3.​HASIL DAN PEMBAHASAN 
	Kehendak Tuhan, menurut Kaum Muktazilah, menunjukkan bahwa kebebasan manusia dalam memilih tindakannya dapat membatasi kedaulatan Tuhan, karena manusia mampu memilih tindakan yang bertentangan dengan kehendak-Nya (Muhammad Zaky Dhiyaul Haq dkk, 2024). Sementara itu, Asy'ariyah menegaskan bahwa Tuhan memiliki kehendak mutlak dan tidak terikat oleh aturan apa pun. Segala sesuatu terjadi atas kehendak-Nya, dan hanya Allah yang menciptakan seluruh makhluk, termasuk manusia (Syawal Kurnia Putra dkk, 2023). 
	Kebebasan manusia dalam berkehendak, menurut Kaum Muktazilah, diyakini sebagai hak penuh manusia. Menurut Al-Juba’i dan Abd al-Jubba, manusialah yang menciptakan tindakan baik maupun buruk (Rusnani, 2021). Jika suatu tindakan terjadi sesuai kehendak manusia, maka itu terjadi bila diinginkan dan tidak terjadi bila tidak diinginkan. Jika tindakan berasal dari Tuhan, maka kehendak manusia tidak mempengaruhinya (Harun Nasution, 2020). Sebaliknya, Kaum Asy'ariyah cenderung pada paham Jabariyah yang menekankan ketergantungan manusia sepenuhnya pada kehendak Tuhan. Melalui konsep al-kasb, Al-Asy'ari menjelaskan bahwa tindakan manusia tetap berada dalam kuasa mutlak Allah. Kaum Jabariyah meyakini semua tindakan manusia telah ditetapkan Allah sebelumnya, dan manusia tidak memiliki kendali atas perbuatannya (Syarif, 2017). 
	Keadilan Tuhan, menurut Muktazilah yang berpaham Qadariyah, dipahami dari kebutuhan manusia. Segala ciptaan Tuhan harus memiliki tujuan dan manfaat bagi manusia. Setiap tindakan Tuhan memiliki alasan dan hikmah, karena bertindak tanpa alasan dianggap sia-sia. Dalam pandangan Qadariyah seperti Al-Bazdawi, keadilan Tuhan berarti menunaikan hak dan kewajiban secara adil. Jika Tuhan berjanji, maka janji itu harus ditepati; jika tidak, hal tersebut dianggap tidak adil (Ahmad Kosasih, 2020). Berbeda dengan itu, Asy'ariyah memahami keadilan sebagai menempatkan sesuatu pada tempatnya, yakni ketika Tuhan bertindak sesuai kehendak-Nya atas apa yang dimiliki-Nya. Mereka melihat keadilan dari sudut kekuasaan mutlak Tuhan, sehingga Tuhan bebas melakukan apa pun terhadap makhluk-Nya tanpa bisa dipertanyakan (Harun Nasution, 2020). 
	Tanggung jawab manusia dalam perbuatannya, menurut Muktazilah, terletak pada konsep ikhtiar (pilihan). Manusia diberi kuasa untuk memilih dan memutuskan perbuatannya, serta diberi kekuatan dan kehendak oleh Tuhan untuk melaksanakannya (Kadir Sobur, 2014). Oleh karena itu, tindakan manusia harus digambarkan sebagai tindakan manusia itu sendiri, bukan tindakan Tuhan (Muniron, 2014). Al-Jubba’i menyatakan bahwa manusia lah yang menciptakan tindakannya; mereka dapat berbuat baik maupun buruk, tunduk atau durhaka (Harun Nasution, 2020). Muktazilah meyakini bahwa manusia bertanggung jawab penuh atas perbuatannya, baik memperoleh pahala maupun siksaan (Muniron, 2014). Daya manusia, bukan daya Tuhan, yang mewujudkan tindakan manusia, meskipun kekuatan tersebut berasal dari Tuhan (Harun Nasution, 2020). 
	Sedangkan menurut Asy'ariyah, manusia tidak memiliki kemampuan memilih karena semua tindakan telah ditetapkan oleh Qadha dan Qadar Tuhan. Manusia hanya menjadi perantara kehendak Tuhan. Dalam teori kasb, Al-Asy’ari mengakui adanya dua kekuatan, yaitu Tuhan dan manusia, namun yang efektif adalah kekuatan Tuhan. Kekuatan manusia hanya bersifat pelengkap, meskipun manusia tetap diminta pertanggungjawaban atas tindakannya (Muniron, 2014). 
	Dengan demikian, Muktazilah dan Asy'ariyah memiliki perbedaan mendasar tentang takdir. Muktazilah menekankan kebebasan manusia dalam memilih tindakan dan tanggung jawab penuh atas perbuatannya. Mereka percaya bahwa tindakan Tuhan memiliki alasan dan hikmah, serta keadilan Tuhan berkaitan dengan pemenuhan hak-hak manusia. Sebaliknya, Asy'ariyah menegaskan kemutlakan kehendak Tuhan, di mana manusia tidak memiliki kekuatan memilih, dan seluruh tindakan merupakan perwujudan kehendak Tuhan. Keadilan Tuhan, menurut Asy'ariyah, terkait dengan kekuasaan mutlak-Nya atas makhluk. Dengan demikian, Muktazilah melihat manusia sebagai pencipta perbuatannya sendiri, sedangkan Asy'ariyah melihat tindakan manusia sebagai hasil dari kehendak Tuhan yang telah ditentukan. 
	 
	4. KESIMPULAN 
	5. DAFTAR PUSTAKA 

